Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies
Volume 1 Nomor 1 (2019) 37-51
http:/ /journal.iain-kerinci.id/index.php/JIS

TRADISI BUDAYA MASYARAKAT ISLAM DI TATAR SUNDA
(JAWA BARAT)

Budi Sujati
Pascasarjana UIN Sunan Gunung Djati Bandung
budisujati@gmail.com

Abstrak
Di era globalisasi ini arus perubahan budaya lintas negara sangat cepat terjadi. Di
satu sisi sangat mengkhawatirkan dan satu sisi lain menggembirakan. Kekhawatiran
tersebut dirasakan karena perubahan budaya bersifat Trans-Nasional akan
mengubah struktur identitas budaya-budaya lokal yang sudah mapan digantikan
dengan budaya yang lebih bersifat radikal, tanpa kompromi. Menggembirakannya
adalah budaya lokal yang dapat bertahan dari hembusan badai yang menghadang
dengan sangat kencang akan menjadi model dan contoh dari bangsa-bangsa lain
untuk dapat belajar dari budaya kita. Tulisan ini akan menjelaskan bagaimana sebuah
budaya lokal di Tatar Sunda (Jawa Barat) mampu berakulturasi dengan agama Islam
yang dianut oleh masyarakat Sunda sebagai agama mayoritas menjadikan agama
Islam dijalankan dalam aspek kehidupan berbaur dengan budaya setempat dengan
mengakar kuat bahwa Islam adalah Sunda dan Sunda adalah Islam. Penelitian ini
bersifat deskriptif dengan metodologi kualitatif. Digunakannya metode ini agar
mudah menjelaskan (% eksplanation) suatu fenomena yang terjadi di masyarakat Tatar
Sunda (Jawa Barat) dengan menggunakan kajian budaya dengan tahap heuristik,
kritik, interpretasi dan historiografi.
Kata Kunci: Tatar Sunda, Budaya, Hukum Islam.

Abstract

In this globalization era, the flow of cultural changes across countries is very fast.
On the one hand it is very worrying and one side is encouraging. This concern was
felt because Trans-National cultural changes would change the identity structure of
established local cultures replaced by a more radical, uncompromising culture. It is
encouraging that the local culture that can survive the gusts of hurricanes that block
very fast will be a model and example of other nations to be able to learn from our
culture. This paper will explain how a local culture in Tatar Sunda (West Java) is able
to acculturate with the Islamic religion adopted by the Sundanese people as the
majority religion making Islam run in aspects of life mingling with the local culture
with strong roots that Islam is Sundanese and Sundanese is Islam . This research is
descriptive with qualitative methodology. The use of this method to easily explain
(to explanation) a phenomenon that occurs in the Tatar Sunda community (West
Java) by using cultural studies with heuristic stages, criticism, interpretation and
historiography.

Keywords: Tatar Sunda, Culture, Islamic Law.

Budi Sujati 37


mailto:budisujati@gmail.com

Tradisi Budaya Masyarakat Islam di Tatar Sunda (Jawa Barat)

PENDAHULUAN
Menurut Hurgronje (1931) Islam masuk ke Tatar Sunda dalam

keadaan masyarakatnya telah memiliki kepercayaan yang diwarisi secara
turun-temurun dari para leluhurnya. Warisan kepercayaan ini menjadi
pedoman moral dan pemandu dalam setiap aspek kehidupan masyarakat
Sunda. Warisan tersebut datang dari kepercayaan lokal yang merupakan
akulturasi budaya Hindu-Budha dengan agama Islam (p. 264). Ketika Islam
di Tatar Sunda mulai disebarkan oleh Sunan Gunung Dijati, pendiri
kesultanan Cirebon sekaligus juga salah satu Wali Sanga, tugas tersebut
dilanjutkan oleh para kyai atau ajengan. kyai adalah gelar ahli agama Islam
dan merupakan pemimpin kharismatik dalam agama yang menyebarkan
agama Islam dengan meneruskan apa yang diwariskan oleh Sunan Gunung
Djati. Sehingga tradisi-tradisi Hindu-Budha yang ada semakin menambah
khazanah budaya di Tatar Sunda (Nina Herlina Lubis, 2011, p. 9).

Dalam tradisi, setiap kyai yang mengajarkan ilmunya kepada para
santri harus menetap di lembaga pendidikan pesantren. Pesantren merupakan
lembaga pendidikan Islam yang sangat tua keberadaannya di Indonesia
khususnya di Pulau Jawa yang sistem pendidikannya mengikuti pola agama
Hindu di India. Sosok sentral yang dimiliki oleh seorang kyai tersebut di
Tatar Sunda melahirkan tradisi Islam di Tatar Sunda membawa perubahan
baru dalam bidang politik, sosial, budaya, dan hukum. Kehadiran hukum
Islam telah menjadikan masyarakatnya melaksanakan bagian-bagian dari
hukum Islam tersebut yang mengakibatkan budaya Sunda mengalami
perubahan antara hukum Islam dan hukum adat. Adanya perubahan tersebut
menjadi kreatifitas masyarakat Sunda di Tatar Sunda memberikan sentuhan
baru di dunia Islam. Para kyai sebagai sosok sentral yang telah memberikan
kontribusi luar biasa bagi terciptanya harmoni antara Islam dan budaya

Pasundan (Ekajati, 1984, p. 142).

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 37-51 38



Tradisi Budaya Masyarakat Islam di Tatar Sunda (Jawa Barat)

Keberadaan pesantren sebagai salah satu lembaga pendidikan
tradisional di Tatar Sunda, tidaklah dipandang sebelah mata. Karena dengan
lembaga-lembaga inilah setiap budaya Tatar Sunda akan tetap dilestarikan
oleh para santri-santrinya ketika lulus dari lembaga tersebut. Implikasinya
bagi masyarakat yang kedatangan para santri yang sudah di gembleng
pendidikan agama tersebut dalam kehidupan sehari-harinya akan mengikuti
pola kehidupan masyarakat yang pada akhirnya antara ajaran Islam yang
didapatkan sewaktu menuntut ilmu akan bercampur-baur dengan budaya-
budaya masyarakat setempat.

Dampaknya adalah terjadilah kekhasan tersendiri bagi daerah Tatar
Sunda secara khususnya, akulturasi budaya lokal dengan ajaran Islam semakin
mempererat jalinan budaya lokal dengan Islam sehingga sebagian masyarakat
Tatar Sunda berkesimpulan bahwa Masyarakat Sunda adalah Masyarakat
Islam dan Agama Islam adalah agama masyarakat Sunda. Dampaknya yang
dirasakan oleh wilayah ini adalah wilayah Tatar Sunda merupakan salah satu
basis Islam yang kuat di Pulau Jawa dengan presentasi jumlah pemeluk Islam
yang dominan (Noer, 2000, p. 87).

Kekhasan yang dimiliki oleh wilayah Tatar Sunda berkaitan dengan
nilai-nilai budaya setempat yang dijalankan oleh masyarakat Sunda
berdasarkan hukum Islam dielaborasi menjadi sebuah tradisi Islam Sunda
(Musthafa, 2010, p. 89). Dalam banyak kegiatan sehari-hari seperti muamalah,
pernikahan, hak waris, dan khitanan. Semua aspek hukum tersebut di
kompilasi menjadi hukum Islam Sunda yang pada akhirnya menjadikan
sebuah kekayaan khazanah budaya Tatar Sunda yang bersifat dinamis,
harmonis, tetap mempertahankan nilai-nilai kearifan lokal dengan
mengamalkan hukum Islam tanpa melepaskan budaya setempat yang pada
akhirnya semakin membuat budaya Islam Sunda dapat dipertahankan sampai
sekarang di tengah arus ideologi Trans-Nasional yang berusaha merongrong

persatuan dan kesatuan bangsa Indonesia. Dalam hal ini akulturasi budaya,

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 37-51 39



Tradisi Budaya Masyarakat Islam di Tatar Sunda (Jawa Barat)

agama, dan hukum menjadi satu proses yang di se#zing sedemikian rupa hingga
menciptakan Islam dengan citarasa lokal. Apakah hal ini akan menggerus
nilai-nilai kemurnian Islam ? atau justru Islam memberikan ruang bagi
kearifan lokal yang menjadikannya semakin karya warna ? berangkat dari ini
tulisan ini akan menjelaskan (%o explanation) mengenai Tradisi budaya
masyarakat Islam Sunda.

METODE

Dalam tradisi Islam, ilmu sejarah (ar-tarikh) telah dikategorikan
sebagai bagian dari ilmu-ilmu keagamaan dengan penelitian deskriftif
menggunakan metode kualitatif. Digunakannya metode ini agar mudah
menjelaskan (fo eksplanation) suatu fenomena yang terjadi di masyarakat
dengan menggunakan kajian budaya. Dalam kaitannya dengan tradisi budaya
masyarakat Islam Sunda, secara sederhana akan menganalisis peristiwa-
peristiwa masa lalu bahwa proses Islamisasi di Indonesia khususnya di Jawa
Barat yang mudah diterima dengan cara akomodatif dan kooperatif. Secara
sederhana dengan pendekatan budaya dapat menganalisis objek apa saja
sebab kebudayaan adalah seluruh aktifitas manusia. Meskipun demikian,
sesuai dengan ciri-cirinya maka yang dianalisis adalah masalah yang yang
terpinggirkan dan berada pada struktur permukaan. Konsep kuncinya adalah
manifestasi, representasi, ekspresi, artikulasi, kontruksi, yang secara
keseluruhan diakhiri dengan signifikansi (Ratna, 2010, p. 407).

Oleh sebab itu, menurut Ratna (2010) objeknya adalah perwujudan,
perwakilan yang sekaligus membentuk suatu kesatuan sehingga menghasilkan
makna. Makna tersebut tidak final dan selalu berubah-ubah akan terus lahir
wacana kebudayaan baru sesuai dengan perkembangan zaman (p. 408).
Dalam penelitian ini, ruang lingkup yang akan dikaji adalah tradisi budaya
masyarakat Islam Sunda memiliki peranan dalam mempertahankan tradisi-
tradisi lokal setempat berafiliasi dengan ajaran Islam sehingga menghasilkan

budaya lokal setempat yang berlandaskan Islami sehingga hampir sebagian

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 37-51 40



Tradisi Budaya Masyarakat Islam di Tatar Sunda (Jawa Barat)

masyarakat Sunda menyatakan bahwa Masyarakat Sunda adalah Islam dan
Islam adalah bagian dari masyarakat Sunda.

Teknik analisis dalam penelitian kualitatif adalah dihasilkannya
kompleksitas dan heterogenitas data. Pertama, penelitian kualitatif dilakukan
dalam waktu yang relatif lama dengan menggunakan berbagai metode, teknik,
dan instrument,. Kedua. Jika dikaitkan dengan kajian budaya, metode kualitatif
berkaitan dengan keterlibatan berbagai disiplin ilmu dengan hakikatnya
masing-masing (Pals, 2012, p. 81). Oleh karenanya, menurut Khaldun (2000)
untuk mendapatkan informasi yang relefan, melalui proses heuristik dan
kritik diharapkan akan menghasilkan historiografi sejarah budaya yang relefan
dengan konteks peristiwa masa lalu dan masa sekarang schingga para
pembaca dapat mengambil manfaat dari tulisan ini bahwa negara Indonesia
yang sudah disepakati oleh para pendiri bangsa (founding father) mengenai
ideologi Pancasila adalah sangat tepat karena disanalah nilai-nilai agama Islam
bersifat akomodatif terhadap kearifan budaya lokal yang mampu menjaga
persatuan, kesatuan, persaudaraan antar sesama masyarakat Indonesia
khususnya di Tatar Sunda (p. 447).

PEMBAHASAN
Sejarah Masuknya Islam ke Tatar Sunda

Islam memasuki Tatar Sunda dengan penuh kedamaian, memberikan
nilai-nilai spiritual bagi masyarakat Sunda yang telah memiliki sifat hanif
dengan penyembahan hanya pada satu tuhan saja (monoteisme) (Raffles,
2015, p. 447). Kehadirannya diterima dengan penuh sukacita, tidak ada
pedang dan darah yang dikorbankan, tidak ada nyawa dan korban jiwa yang
melayang. Semua berjalan sebagaimana kehendak tuhan hingga akhirnya
munculah istilah dimasyarakat bahwa Islam itu Sunda dan Sunda itu Islam.

Dalam Carita Purwaka Caruban Nagari disebutkan bahwa daerah-
daerah di Tatar Sunda yang berhasil diislamkan oleh Sunan Gunung Djati
selain Cirebon adalah daerah Kuningan, Sindangkasih, Talaga, Luragung,

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 37-51 41



Tradisi Budaya Masyarakat Islam di Tatar Sunda (Jawa Barat)

Ukur, Indralaya, Bantar, dan Imbanganten. Galuh dan Sumedang diislamkan
oleh Cirebon pada masa Sunan Gunung Djati. Daerah Luragung diislamkan
tahun 1481. Daerah Kuningan, Talaga, Galuh dan daerah sekitarnya terjadi
pada 1530. Adapun daerah Rajagaluh diislamkan tahun 1528 dan Talaga 1530
M (Nina Herlina Lubis, 2011, p. 17).

Menurut cerita rakyat Sindangkasih (Majalengka), daerah ini
diislamkan oleh utusan Cirebon dibawah pimpinan Pangeran Muhammad
dan Siti Armila. Ratu Sindang Kasih yang bernama Nyai Rambut Kasih
menolak diislamkan tapi memberikan kebebasan kepada rakyatnya yang mau
masuk Islam. Menurut Carita Purwaka Caruban Nagari, Walangsungsang
pada masa akhir hidupnya mengembangkan Islam di daerah Priangan Selatan.
Menurut tradisi sumber di Garut, Kian Santang sebagai putera raja Padjajaran
(Prabu Siliwangi). Ia berselisih dengan ayahnya, tetapi akhirnya disepakati
Kian Santang diberi keleluasaan menyebarkan Islam di seluruh kerajaan
Sunda.

Berdasarkan sumber tradisi dari Ciamis, masuknya Islam ke daerah
Galuh (Ciamis) dengan pangeran Mahadikusumah atau Maharaja Kawali.
Pangeran Mahadikusumah terkenal sebagai ulama yang sangat dipercayai di
Cirebon. Petilasan berupa ampak batu yang mungkin bekas bangunan masjid
di pulau danau Panjalu (Ciamis) menunjukan permulaan Islam di daerah itu.

Islam masuk ke daerah Sumedang melalui cara perkawinan. Pangeran
Santri yang dikenal sebagai penguasa daerah Sumedang pertama yang
beragama Islam. Pangeran Santri dari pihak ibu adalah keturunan raja
Padjajaran dan dari pihak ayah keturunan Sunan Gunung Djati (Wanta, 1991,
p. 45).

Menurut cerita Rakyat Cianjur, Ariya Wangsa Goparona yang berasal
dari daerah Talaga, kemudian ia pindah ke Segalaherang (Subang). Salah
seorang puteranya pindah ke Cianjur, kemudian menurunkan bupati-bupati

Cianjur dan Limbangan. Sebuah dokumen dokumen tertulis dari Cianjur yang

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 37-51 42



Tradisi Budaya Masyarakat Islam di Tatar Sunda (Jawa Barat)

berangka tahun 1855 menyebutkan bahwa Aria Wangsa Goparona memiliki
putera bernama Aria Wiranatudatar I berputera Aria Wiranatudatar II yang
mendirikan pemerintahan di Cianjur lama (Ciranjang). Dengan demikian
perkembangan Islam di Cianjur merupakan pengaruh dari Talaga dan
Cirebon. Karena tokoh Aria Wangsa Goparona adalah penganut Islam, maka
mungkin sekali dialah yang membawa Islam ke Segalaherang (Subang) dan
puteranya Aria Wiranatudatar membawa Islam ke Cianjur sekitar abad ke-16
dan 17 Masehi.

Penyebaran Islam ke daerah pedalaman Banten (Banten Selatan)
dilakukan pada waktu pangeran Hassanudin memegang kekuasaan di daerah
itu, yaitu 1526-1552 sebagai bupati Banten dan pada 1552-1570 sebagai sultan
Banten. Maulana Yusuf, putera Pangeran Hassanudin yang menggantikan
kedudukan ayahnya (1570-1580) melanjutkan usaha pangeran Hassanudin
menyebarkan Islam di Pedalaman Banten.

Sejak tahun 1527 praktis ibukota kerajaan Sunda menjadi terkurung
dan terpencil didaerah pedalaman schingga tidak dapat berhubungan dengan
kota-kota pelabuhan yang sudah diislamkan. Namun demikian, kerajaan
Sunda dapat mempertahankan ibukotanya hingga lebih dari setengah abad
sesudah kota-kota pelabuhannya di Islamkan. Baru pada 1579 Ibukota
kerajaan Sunda dapat direbut oleh tentara Banten (Suryanegara, 1995, p. 67).

Nina Herlina Lubis (2011) menemukan bahwa stimulannya adalah
pangkal masuknya Islam ke wilayah Priangan dari Cirebon; sedangkan
masuknya Islam ke wilayah Banten Selatan, Bogor, dan Sukabumi dari
Banten. Dengan demikian, wilayah Jawa Barat (Tatar Sunda) dibagi atas dua
bagian penyebaran Islam yaitu bagian Barat dengan pusatnya ialah Banten
Selatan, Jakarta, Bogor, dan Sukabumi. Bagian Timur dengan pusatnya
Cirebon, dan daerah penyebarannya adalah Kuningan, Majalengka,
Indramayu, Subang, Cianjur, Bandung, Sumedang, Garut, Tasikmalaya, dan
Ciamis (p. 21).

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 37-51 43



Tradisi Budaya Masyarakat Islam di Tatar Sunda (Jawa Barat)

Hukum Islam di Tatar Sunda

Sejak awal datangnya Islam di Tatar Sunda dengan jalan perdamaian,
maka terjadilah akulturasi budaya Sunda dengan agama Islam. Sebuah
akulturasi yang menghasilkan satu jenis budaya baru tanpa menghilangkan
karakteristik kedua budaya tersebut. Dalam ruang lingkup akulturasi maka
muncul satu model hukum dari akulturasi hukum Islam dan adat Sunda.
Beberapa jenis hukum Islam yang hingga saat ini ada dan terus berkembang
pada masyarakat di Tatar Sunda yang menjadi kebiasaan (habit) dan tradisi
diantaranya sebagai berikut :
Aqiqah

Aqiqah adalah penyembelihan hewan kambing, domba, dan
sejenisnya yang dilaksanakan pada hari ketujuh seorang anak oleh
orangtuanya. la adalah sebagai bentuk rasa syukur orang tua atas karunia dari
Allah. Masyarakat di Tatar Sunda melaksanakan aqiqah sebagai bentuk
ketaatan mereka kepada Allah dan Rasulnya. Bersamaan dengan
penyembelihan ini dilakukan pemotongan rambut bayi dan pemberian nama.
Pada komunitas adat Tatar Sunda ritual aqiqah dilaksanakan dengan
mengadakan syukuran berupa pembuatan tumpeng dan mengundang para
tetangga untuk makan bersama. Pada beberapa wilayah, mereka mengadakan
tradisi marbabanan yaitu pemotongan rambut bayi yang dilakukan oleh para
hadirin dengan mengucapkan shalawat kepada Nabi Muhammad SAW.
Walaupun hal ini tidak sama dengan aqiqah, namun hal ini diyakini sebagai
bentuk syukur atas karunia tersebut yang Allah berikan. Tentu saja tradisi
Marhabanan adalah penyerapan dari hukum Islam yang diakulturasikan
dengan budaya loka Sunda. Hal ini bisa menjadi fakta nyata bahwa sebagian
masyarakat Tatar Sunda masih melaksanakan ritual keagamaan tersebut di
wilayah-wilayah yang tradisi lokalnya masih kuat (Abdurrahman, 2015, p. 43).

Khitanan

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 37-51 44



Tradisi Budaya Masyarakat Islam di Tatar Sunda (Jawa Barat)

Ada hal yang menarik dari tradisi ini, secara pasti dapat dikatakan
bahwa bahwa ia adalah tradisi Islam yang dilaksanakan oleh masyarakat
Sunda sebagai bentuk kewajiban dalam Islam. Khitan berarti memotong kulit
dzakar agar kotoran yang ada dibawahnya bisa dibersihkan. Khitan
merupakan kewajiban bagi laki-laki dalam Islam, sementara bagi wanita
adalah hukumnya sunah. Bagi masyarakat Sunda, melaksanakan prosesi
khitan berbeda dengan yang dilakukan dalam Islam. Pelaksanaan khitan di
masyarakat Sunda yang berada di wilayah Pesisir pantai Utara Tatar Sunda.
Khitanan merupakan salah satu prosesi upacara yang turun-temurun
dilaksanakan dengan melaksanakan hiburan seperti organ dangdut disiang
hari sampai sore dan ketika malam telah tiba diselingi dengan pengajian atau
siraman rohani untuk masyarakat setempat, hal tersebut memberikan dampak
positif dan negatif. Dampak positifnya masyarakat semakin kuat dalam
solidaritas, persatuan, kekeuargaannya. Dampak positifnya harus memerlukan
biaya, dan mengganggu masyarakat sekitar yang memiliki aktifitas lain.

Padahal dalam ajaran Islamnya kegiatan semacam itu tidak ada,
namun dalam budaya setempat sebagai akulturasi dari budaya lokal dengan
hukum Islam mengenai khitanan tersebut menjadikan tradisi khitan dalam
Islam menjadi semarak dan menarik simpati bagi masyarakat sekitarnya
bahwa agama Islam adalah agama yang dinamis dimana saja dia berada maka
sendi-sendi Islam bisa diterapkan dengan budaya setempa (Rosidi, 1989, p.
78).

Perkawinan

Perkawinan di Tatar Sunda saat ini didasarkan pada rukun dan syarat
dalam perkawinan Islam. Adanya mahar, wali nikah, saksi dan petugas
pencatat nikah merupakan bagian dari hukum Islam yang diterima oleh
masyarakat di Tatar Sunda. Pada masa lalu, pernikahan akan sah ketika
dilakukan di depan sesepuh dan dengan disahkan oleh para sesepuh adat

tersebut. Adanya rangkaian pernikahan yang diawali dengan lamaran dengan

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 37-51 45



Tradisi Budaya Masyarakat Islam di Tatar Sunda (Jawa Barat)

berbagai persyaratannya serta prosesi pernikahan yang sangat rumit
merupakan tradisi lokal dalam hal pernkahan. Selain itu dengan adanya
seserahan yaitu pemberian hadiah (sesexraban) dari pengantin laki-laki dan
perempuan merupakan tradisi Sunda yang saat ini tetap dipertahankan
(Suherman, 1995, p. 45). Tradisi tersebut bermakna bahwa pihak laki-laki
bahwa dia siap memberikan nafkah yang layak kepada calon istrinya apabila
mempelai perempuan menerima pemberian tersebut. Islam sendiri
membolehkan hal tersebut sebagai adat yang bisa dilestarikan. Adapun
apabila terdapat hal-hal tersebut bertentangan dengan aqidah Islam maka hal
tersebut tidak diperbolehkan walaupun beralasan dengan adat budaya
masyarakat.
Kematian

Memberikan bantuan dan hiburan bagi keluarga yang mengalami
musibah dengan meninggalnya salah satu anggota keluarganya adalah
perbuatan yang sangat dianjurkan oleh Islam. Tradisi ta’ziyah sangat
dianjurkan dalam Islam, sebagai bentuk solidaritas Nabi Muhammad SAW
memerintahkan para sahabat untuk membuatkan makanan bagi keluarga
Ja’far yang kehilangan salah satu keluargany (Thohir, 2014, p. 119). Tradisi ini
dilaksanakan pula oleh masyarakat Sunda pada masyarakat-masyarakat yang
masih menganut tradisi-tradisi setempat misalnya di daerah Pantura Jawa
Barat dan sekitarnya pada salah seorang anggota keluarga yang meninggal
maka secara spontan para tetangga mendatangi keluarga tersebut dengan
membawa beras dan makanan. Sebagian lainnya membawa uang sebagai
bentuk sumbangan (uang shalawat) bagi keluarga si mayit. Para tetangga
mendatangi keluarga mayit, para wanitanya bahu-membahu membuat
makanan (majengan) bagi para laki-laki yang menyiapkan pengurusan
jenazah. Tradisi pengurusan jenazah yang ada di Tatar Sunda merupakan
tradisi turun temurun yang diwarnai dengan budaya Islam. Sebagai contoh

perayaan selamatan bagi orang yang sudah meninggal di hari ke 3, 7, 21, 40,

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 37-51 46



Tradisi Budaya Masyarakat Islam di Tatar Sunda (Jawa Barat)

100 hingga 1000 hari setelah kematian adalah tradisi masal lalu yang hingga
saat ini masih dilakukan oleh masyarakat yang budaya tradisionalnya masih
sangat mengakar. Tentu saja ada beberapa variasi yang mengalami perubahan
seiring dengan masuknya agama Islam.
Kewarisan

Sistem kewarisan yang banyak dianut oleh masyarakat Sunda adalah
dengan pembagian hak waris sama bagiannya dengan laki-laki dan
perempuan. Selain itu pada beberapa komunitas di Tatar Sunda pembagian
warisan dilakukan sebelum orangtua meninggal dunia. Para orangtua
membagi-bagikan hartanya kepada anak-anaknya ketika mereka masih hidup.
Hal ini dilakukan agar nantinya ketika mereka meninggal dunia ahli waris
tidak saling berebut warisan.

Musthafa (2010) menemukan bahwa tradisi masyarakat di Tatar
Sunda dalam hal pembagian waris ketika orangtua meninggal dunia juga tetap
membagikannya dengan ukuran yang sama antara laki-laki dan perempuan.
Hal ini berbeda dengan pembagian warisan dalam ilmu Faraid (waris) Islam
yang secharusnya membagi untuk laki-laki dua kali lebih banyak bagi
perempuan (p. 89). Namun dalam hal ini bisa dicari jalan keluarnya yaitu
dalam pembagiannya terlebih dahulu dimusyawarahkan bahwa bagian dari
masing-masing laki-laki dan perempuan sebagai ahli waris adalah sekian,
setelah itu bagi pihak laki-laki yang ingin memberikan hadiah kepada pihak
ahli waris perempuan maka diperbolehkan sehingga bagiannya akan sama
(Abdurrahman, 2004, p. 80). Hukum Islam di bidang waris memerlukan
waktu beberapa tahun lagi untuk bisa diterima oleh masyarakat Sunda.
Muamalah (Ekonomi)

Abdurrahman (2015) menemukan bahwa masyarakat Tatar Sunda
adalah masyarakat yang multi profesi yang saat ini telah memahami bahwa
muamalat merupakan bagian yang juga diatur oleh Islam. Sehingga

perkembangan terkini tentang ekonomi Islam di Tatar Sunda menunjukan

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 37-51 47



Tradisi Budaya Masyarakat Islam di Tatar Sunda (Jawa Barat)

perkembangan yang menggembirakan masyarakat adat, prinsip-prinsip
muamalat Islam sejatinya juga diterima dengan baik. Sebagai contoh tentang
larangan memakan bunga dari uang yang disimpan telah ada sejak dahulu (p.
51). Ada sebagian masyarakat Pantai Utara Laut Jawa Tatar Sunda misalnya
tidak mau mengambil tambahan uang pada pokok uang yang mereka simpan
atau dititipkan pada orang lain Karen menurut tradisi turun-temurun jika hal
itu dilakukan akan mendatangkan malapetaka. Sebagai masyarakat yang
sebagian besar masih berprofesi sebagai petani, masyarakat Tatar Sunda
masih melaksanakan beberapa tradisi yang terkait dengan pertanian ini. ritual
ini terutama dilakukan oleh komunitas adat dan masyarakat petani tradisional
di wilayah Tatar Sunda, seperti larangan menanam padi pada hari-hari
tertentu, tradisi memberikan sesgjen pada padi di sawah atau penghormatan
yang berlebihan kepada Dewi Sri atau Dewa padi agar tanamannya diberikan
kemakmuran sehingga ketika panen dapat menghasilkan panen yang
berlimpah.

Sebenarnya banyak sekali tradisi-tradisi yang diluar dari ajaran Agama
Islam yang dilakukan oleh sebagian masyarakat Tatar Sunda yang
karakteristik tradisoinalnya sangat kuat. Hal ini mencerminkan bahwa ajaran
Islam yang sudah ada semenjak Sunan Gunung Djati menyebarkan agama
Islam pada permulaan abad ke-15 tidak menghapus tradisi-tradisi yang sudah
berkembang akan tetapi tradisi itu dielaborasi dan bersifat akomodatif agar
masyarakat pada waktu itu dapat memeluk agama Islam dengan keinginannya
tanpa adanya paksaan dari siapapun. Dalam ajaran Islam dijelaskan bahwa
tidak ada paksaan agama Islam dalam menarik para pemeluknya. Oleh
karenanya, agama Islam adalah agama rahmat bagi alam semesta yang
semenjak pertumbuhannya di dunia dapat diterima oleh suku, bangsa mana

saja karena agama Islam bersifat global (Sujati, 2018, p. 105).

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 37-51 48



Tradisi Budaya Masyarakat Islam di Tatar Sunda (Jawa Barat)

PENUTUP

Tantangan yang dihadapi oleh bangsa Indonesia dengan derasnya
arus ideologi Trans-Nasional yang belakangan melanda negeri tercinta ini,
harus disikapi dengan bijaksana tanpa mengesampingkan fakta Sejarah dan
Budaya setempat. Dengan tetap mempertahankan budaya sebagai kearifan
lokal dalam menghadapi arus tersebut, Budaya masyarakat Islam Sunda yang
selama ini sudah menjadi sendi-sendi dalam masyarakat Islam Sunda akan
tetap lestari dan bisa menjadi kekayaan budaya Islam berdasar pada kearifan
lokal tersebut.

Idiom “Jas Merah” jangan sekali-sekali melupakan sejarah
mengandung makna intrinsik ataupun ekstrinsik. Dalam makna znzrinsik,
berkaitan dengan eksistensi agama Islam yang sudah berkembang selama
ratusan tahun di Tatar Sunda merupakan perjuangan yang harus dilanjutkan
oleh generasi sekarang dan yang akan datang bahwa Islam datang ke
Indonesia pada umumnya dan khususnya di Tatar Sunda dengan jalan
kooperatif, perdamaian, toleransi, dan persaudaraan. Apabila ada golongan
yang mengharuskan untuk berusaha menghapus tradisi-tradisi budaya
setempat dengan dalih pemurnian agama maka bisa dipastikan mereka
berusaha menghilangkan sejarah dan perjuangan para penyebar agama Islam
di Indonesia khususnya di Tatar Sunda. Sedangkan makna ekstrinsiknya,
dengan keanekaragaman budaya lokal berelaborasi dengan ajaran Islam
menjadikan masyarakat Tatar Sunda memiliki budaya yang sangat kaya dalam
kehidupan berbangsa dan bernegara bahkan bisa menjadikan role model bagi
daerah-daerah lain bahkan teladan dari bangsa lain yang selama ini masih
diliputi peperangan sesama saudara-saudaranya sendiri karena mereka tidak
memiliki budaya lokal sebagai budaya untuk mempersatukan perbedaan.

Untuk langkah ke depannya, tantangan yang harus dihadapi oleh
bangsa Indonesia pada umumnya dan masyarakat Tatar Sunda pada

khususnya. Budaya-budaya lokal yang saat ini menghadapi serangan-serangan

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 37-51 49



Tradisi Budaya Masyarakat Islam di Tatar Sunda (Jawa Barat)

ideologi yang bersifat Trans-Nasional harus dihadapi dengan saling
memperkuat budaya-budaya lokal dengan unsur keislamannya sehingga jika
terus mempertahankannya maka akan menjadi salah satu khazanah dan
model bagi penerapan ajaran Islam di Indonesia yang unik bahkan bisa
menjadi 70/ model bagi umat Islam di dunia.

DAFTAR PUSTAKA

Abdurrahman. (2004). Kompilasi Hukum Islam di Indonesia. Jakarta: Akademika
Presindo.

Abdurrahman. (2015). Sunda the Islam. Bogor: Majelis Penulis.

Ekajati, E. S. (1984). Kebudayaan Sunda: Suatu Pendekatan Sejarah Jilid 1. Jakarta:
Girimukti Pustaka.

Hurgronje, C. S. (1931). Mekka in the Latter Part of the 19th Century. (J.
Monahan, Trans.) London: Luzac & Co.

Khaldun, I. (2000). Mugaddimah Ibnu Khaldun. (T. Ahmadie, Trans.) Jakarta:
Pustaka Firdaus.

Musthafa, H. H. (2010). Adat Istiadat Sunda. Bandung: Penerbit Alumni.

Nina Herlina Lubis, d. (2011). Se¢jarah Perkenbangan Islam di Jawa Barat.

Bandung: Yayasan Masyarakat Sejarawan Indonesia Cabang Jawa
Barat.

Noer, D. (2000). The Modernist Mustin: Movement in Indonesia: 1900-1942.
Singapore : Oxford University Press.

Pals, D. L. (2012). Seven Theories of Religion. (1. R. Munzir, Trans.) Yogyakarta:
IRCiSoD.

Raffles, T. S. (2015). The History of the Java. (E. Prasetyaningrum, Trans.)
Jakarta: Narasi.

Ratna, N. K. (2010). Metodologi Penelitian Kajian Budaya dan llmn Sosial
Humaniora Pada Umumnya,. Y ogyakarta: Pustaka Pelajar.

Rosidi, A. (1989). Kearifan 1okal dalam Persfektif Bahasa Sunda. Bandung: Kiblat
Buku Utama.

Suherman, Y. (1995). Se¢jarah Perintisan Penyebaran Islam di Tatar Sunda.
Bandung: Penerbit Pustaka.

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 37-51 50



Tradisi Budaya Masyarakat Islam di Tatar Sunda (Jawa Barat)

Sujati, B. (2018). Sejarah Perkembangan Globalisasi dalam Dunia Islam.
Jurnal Nalar, 2, 2, 105.

Suryanegara, A. M. (1995). Menemukan Sejarab; Wacana Pergerakan Islam di
Indonesia. Bandung: Mizan.

Thohir, A. (2014). Sirah Nabawiyah; Nabi Mubanmmad SAW dalam Kajian Iinm
Sosial-Humaniora. Bandung: Marja.

Wanta. (1991). KH. Abdul Halim dan Pergerakannya: Buku Seri 1’1 Ke-PUI-an.
Majalengka: Majelis Penyiaran dan Penerangan dan Dakwah.

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 37-51

51



