
Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 
Volume 1 Nomor 1 (2019) 37-51 

http://journal.iain-kerinci.id/index.php/JIS 

Budi Sujati 37 
 

 

TRADISI BUDAYA MASYARAKAT ISLAM DI TATAR SUNDA                

(JAWA BARAT) 

 
Budi Sujati 

Pascasarjana UIN Sunan Gunung Djati Bandung                                                                         

budisujati@gmail.com 

 
Abstrak 

Di era globalisasi ini arus perubahan budaya lintas negara sangat cepat terjadi. Di 
satu sisi sangat mengkhawatirkan dan satu sisi lain menggembirakan. Kekhawatiran 
tersebut dirasakan karena perubahan budaya bersifat Trans-Nasional akan 
mengubah struktur identitas budaya-budaya lokal yang sudah mapan digantikan 
dengan budaya yang lebih bersifat radikal, tanpa kompromi. Menggembirakannya 
adalah budaya lokal yang dapat bertahan dari hembusan badai yang menghadang 
dengan sangat kencang akan menjadi model dan contoh dari bangsa-bangsa lain 
untuk dapat belajar dari budaya kita. Tulisan ini akan menjelaskan bagaimana sebuah 
budaya lokal di Tatar Sunda (Jawa Barat) mampu berakulturasi dengan agama Islam 
yang dianut oleh masyarakat Sunda sebagai agama mayoritas menjadikan agama 
Islam dijalankan dalam aspek kehidupan berbaur dengan budaya setempat dengan 
mengakar kuat bahwa Islam adalah Sunda dan Sunda adalah Islam. Penelitian ini 
bersifat deskriptif dengan metodologi kualitatif. Digunakannya metode ini agar 
mudah menjelaskan (to eksplanation)  suatu fenomena yang terjadi di masyarakat Tatar 
Sunda (Jawa Barat) dengan menggunakan kajian budaya dengan tahap heuristik, 
kritik, interpretasi dan historiografi. 
Kata Kunci: Tatar Sunda, Budaya, Hukum Islam. 
 

Abstract 

In this globalization era, the flow of cultural changes across countries is very fast. 

On the one hand it is very worrying and one side is encouraging. This concern was 

felt because Trans-National cultural changes would change the identity structure of 

established local cultures replaced by a more radical, uncompromising culture. It is 

encouraging that the local culture that can survive the gusts of hurricanes that block 

very fast will be a model and example of other nations to be able to learn from our 

culture. This paper will explain how a local culture in Tatar Sunda (West Java) is able 

to acculturate with the Islamic religion adopted by the Sundanese people as the 

majority religion making Islam run in aspects of life mingling with the local culture 

with strong roots that Islam is Sundanese and Sundanese is Islam . This research is 

descriptive with qualitative methodology. The use of this method to easily explain 

(to explanation) a phenomenon that occurs in the Tatar Sunda community (West 

Java) by using cultural studies with heuristic stages, criticism, interpretation and 

historiography. 

Keywords: Tatar Sunda, Culture, Islamic Law. 

 

mailto:budisujati@gmail.com


Tradisi Budaya Masyarakat Islam di Tatar Sunda (Jawa Barat) 

 

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 37-51 38 

 

PENDAHULUAN 

Menurut Hurgronje (1931) Islam masuk ke Tatar Sunda dalam 

keadaan masyarakatnya telah memiliki kepercayaan yang diwarisi secara 

turun-temurun dari para leluhurnya. Warisan kepercayaan ini menjadi 

pedoman moral dan pemandu dalam setiap aspek kehidupan masyarakat 

Sunda. Warisan tersebut datang dari kepercayaan lokal yang merupakan 

akulturasi budaya Hindu-Budha dengan agama Islam (p. 264).  Ketika Islam 

di Tatar Sunda mulai disebarkan oleh Sunan Gunung Djati, pendiri 

kesultanan Cirebon sekaligus juga salah satu Wali Sanga, tugas tersebut 

dilanjutkan oleh para kyai atau ajengan. kyai adalah gelar ahli agama Islam 

dan merupakan pemimpin kharismatik dalam agama yang menyebarkan 

agama Islam dengan meneruskan apa yang diwariskan oleh Sunan Gunung 

Djati. Sehingga tradisi-tradisi Hindu-Budha yang ada semakin menambah 

khazanah budaya di Tatar Sunda (Nina Herlina Lubis, 2011, p. 9). 

Dalam tradisi, setiap kyai yang mengajarkan ilmunya kepada para 

santri harus menetap di lembaga pendidikan pesantren. Pesantren merupakan 

lembaga pendidikan Islam yang sangat tua keberadaannya di Indonesia 

khususnya di Pulau Jawa yang sistem pendidikannya mengikuti pola agama 

Hindu di India. Sosok sentral yang dimiliki oleh seorang kyai tersebut di 

Tatar Sunda melahirkan tradisi Islam di Tatar Sunda membawa perubahan 

baru dalam bidang politik, sosial, budaya, dan hukum. Kehadiran hukum 

Islam telah menjadikan masyarakatnya melaksanakan bagian-bagian dari 

hukum Islam tersebut yang mengakibatkan budaya Sunda mengalami 

perubahan antara hukum Islam dan hukum adat. Adanya perubahan tersebut 

menjadi kreatifitas masyarakat Sunda di Tatar Sunda memberikan sentuhan 

baru di dunia Islam. Para kyai  sebagai sosok sentral yang telah memberikan 

kontribusi luar biasa bagi terciptanya harmoni antara Islam dan budaya 

Pasundan (Ekajati, 1984, p. 142). 



Tradisi Budaya Masyarakat Islam di Tatar Sunda (Jawa Barat) 

 

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 37-51 39 

 

Keberadaan pesantren sebagai salah satu lembaga pendidikan 

tradisional di Tatar Sunda, tidaklah dipandang sebelah mata. Karena dengan 

lembaga-lembaga inilah setiap budaya Tatar Sunda akan tetap dilestarikan 

oleh para santri-santrinya ketika lulus dari lembaga tersebut. Implikasinya 

bagi masyarakat yang kedatangan para santri yang sudah di gembleng 

pendidikan agama tersebut dalam kehidupan sehari-harinya akan mengikuti 

pola kehidupan masyarakat yang pada akhirnya antara ajaran Islam yang 

didapatkan sewaktu menuntut ilmu akan bercampur-baur dengan budaya-

budaya masyarakat setempat.  

Dampaknya adalah terjadilah kekhasan tersendiri bagi daerah Tatar 

Sunda secara khususnya, akulturasi budaya lokal dengan ajaran Islam semakin 

mempererat jalinan budaya lokal dengan Islam sehingga sebagian masyarakat 

Tatar Sunda berkesimpulan bahwa Masyarakat Sunda adalah Masyarakat 

Islam dan Agama Islam adalah agama masyarakat Sunda. Dampaknya yang 

dirasakan oleh wilayah ini adalah wilayah Tatar Sunda merupakan salah satu 

basis Islam yang kuat di Pulau Jawa dengan presentasi jumlah pemeluk Islam 

yang dominan (Noer, 2000, p. 87). 

Kekhasan yang dimiliki oleh wilayah Tatar Sunda berkaitan dengan 

nilai-nilai budaya setempat yang dijalankan oleh masyarakat Sunda 

berdasarkan hukum Islam dielaborasi menjadi sebuah tradisi Islam Sunda 

(Musthafa, 2010, p. 89). Dalam banyak kegiatan sehari-hari seperti muamalah, 

pernikahan, hak waris, dan khitanan. Semua aspek hukum tersebut di 

kompilasi menjadi hukum Islam Sunda yang pada akhirnya menjadikan 

sebuah kekayaan khazanah budaya Tatar Sunda yang bersifat dinamis, 

harmonis, tetap mempertahankan nilai-nilai kearifan lokal dengan 

mengamalkan hukum Islam tanpa melepaskan budaya setempat yang pada 

akhirnya semakin membuat budaya Islam Sunda dapat dipertahankan sampai 

sekarang di tengah arus ideologi Trans-Nasional yang berusaha merongrong 

persatuan dan kesatuan bangsa Indonesia. Dalam hal ini akulturasi budaya, 



Tradisi Budaya Masyarakat Islam di Tatar Sunda (Jawa Barat) 

 

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 37-51 40 

 

agama, dan hukum menjadi satu proses yang di setting sedemikian rupa hingga 

menciptakan Islam dengan citarasa lokal. Apakah hal ini akan menggerus 

nilai-nilai kemurnian Islam ? atau justru Islam memberikan ruang bagi 

kearifan lokal yang menjadikannya semakin karya warna ? berangkat dari ini 

tulisan ini akan menjelaskan (to explanation) mengenai Tradisi budaya 

masyarakat Islam Sunda. 

METODE 

Dalam tradisi Islam, ilmu sejarah (at-tarikh) telah dikategorikan 

sebagai bagian dari ilmu-ilmu keagamaan dengan penelitian deskriftif 

menggunakan metode kualitatif. Digunakannya metode ini agar mudah 

menjelaskan (to eksplanation)  suatu fenomena yang terjadi di masyarakat 

dengan menggunakan kajian budaya. Dalam kaitannya dengan tradisi budaya 

masyarakat Islam Sunda, secara sederhana akan menganalisis peristiwa-

peristiwa masa lalu bahwa proses Islamisasi di Indonesia khususnya di Jawa 

Barat yang mudah diterima dengan cara akomodatif dan kooperatif. Secara 

sederhana dengan pendekatan budaya dapat menganalisis objek apa saja 

sebab kebudayaan adalah seluruh aktifitas manusia. Meskipun demikian, 

sesuai dengan ciri-cirinya maka yang dianalisis adalah masalah yang yang 

terpinggirkan dan berada pada struktur permukaan. Konsep kuncinya adalah 

manifestasi, representasi, ekspresi, artikulasi, kontruksi, yang secara 

keseluruhan diakhiri dengan signifikansi (Ratna, 2010, p. 407). 

Oleh sebab itu, menurut Ratna (2010) objeknya adalah perwujudan, 

perwakilan yang sekaligus membentuk suatu kesatuan sehingga menghasilkan 

makna. Makna tersebut tidak final dan selalu berubah-ubah akan terus lahir 

wacana kebudayaan baru sesuai dengan perkembangan zaman (p. 408). 

Dalam penelitian ini, ruang lingkup yang akan dikaji adalah tradisi budaya 

masyarakat Islam Sunda memiliki peranan dalam mempertahankan tradisi-

tradisi lokal setempat berafiliasi dengan ajaran Islam sehingga menghasilkan 

budaya lokal setempat yang berlandaskan Islami sehingga hampir sebagian 



Tradisi Budaya Masyarakat Islam di Tatar Sunda (Jawa Barat) 

 

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 37-51 41 

 

masyarakat Sunda menyatakan bahwa Masyarakat Sunda adalah Islam dan 

Islam adalah bagian dari masyarakat Sunda.  

Teknik analisis dalam penelitian kualitatif adalah dihasilkannya 

kompleksitas dan heterogenitas data. Pertama, penelitian kualitatif dilakukan 

dalam waktu yang relatif lama dengan menggunakan berbagai metode, teknik, 

dan instrument,. Kedua. Jika dikaitkan dengan kajian budaya, metode kualitatif 

berkaitan dengan keterlibatan berbagai disiplin ilmu dengan hakikatnya 

masing-masing (Pals, 2012, p. 81). Oleh karenanya, menurut Khaldun (2000) 

untuk mendapatkan informasi yang relefan, melalui proses heuristik dan 

kritik diharapkan akan menghasilkan historiografi sejarah budaya yang relefan 

dengan konteks peristiwa masa lalu dan masa sekarang sehingga para 

pembaca dapat mengambil manfaat dari tulisan ini bahwa negara Indonesia 

yang sudah disepakati oleh para pendiri bangsa (founding father) mengenai 

ideologi Pancasila adalah sangat tepat karena disanalah nilai-nilai agama Islam 

bersifat akomodatif terhadap kearifan budaya lokal yang mampu menjaga 

persatuan, kesatuan, persaudaraan antar sesama masyarakat Indonesia 

khususnya di Tatar Sunda (p. 447). 

PEMBAHASAN 

Sejarah Masuknya Islam ke Tatar Sunda 

  Islam memasuki Tatar Sunda dengan penuh kedamaian, memberikan 

nilai-nilai spiritual bagi masyarakat Sunda yang telah memiliki sifat hanif 

dengan penyembahan hanya pada satu tuhan saja (monoteisme) (Raffles, 

2015, p. 447). Kehadirannya diterima dengan penuh sukacita, tidak ada 

pedang  dan darah yang dikorbankan, tidak ada nyawa dan korban jiwa yang 

melayang. Semua berjalan sebagaimana kehendak tuhan hingga akhirnya 

munculah istilah dimasyarakat bahwa Islam itu Sunda dan Sunda itu Islam. 

  Dalam Carita Purwaka Caruban Nagari disebutkan bahwa daerah-

daerah di Tatar Sunda yang berhasil diislamkan oleh Sunan Gunung Djati 

selain Cirebon adalah daerah Kuningan, Sindangkasih, Talaga, Luragung, 



Tradisi Budaya Masyarakat Islam di Tatar Sunda (Jawa Barat) 

 

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 37-51 42 

 

Ukur, Indralaya, Bantar, dan Imbanganten. Galuh dan Sumedang diislamkan 

oleh Cirebon pada masa Sunan Gunung Djati. Daerah Luragung diislamkan 

tahun 1481. Daerah Kuningan, Talaga, Galuh dan daerah sekitarnya terjadi 

pada 1530. Adapun daerah Rajagaluh diislamkan tahun 1528 dan Talaga 1530 

M (Nina Herlina Lubis, 2011, p. 17). 

  Menurut cerita rakyat Sindangkasih (Majalengka), daerah ini 

diislamkan oleh utusan Cirebon dibawah pimpinan Pangeran Muhammad 

dan Siti Armila. Ratu Sindang Kasih yang bernama Nyai Rambut Kasih 

menolak diislamkan tapi memberikan kebebasan kepada rakyatnya yang mau 

masuk Islam. Menurut Carita Purwaka Caruban Nagari, Walangsungsang 

pada masa akhir hidupnya mengembangkan Islam di daerah Priangan Selatan. 

Menurut tradisi sumber di Garut, Kian Santang sebagai putera raja Padjajaran 

(Prabu Siliwangi). Ia berselisih dengan ayahnya, tetapi akhirnya disepakati 

Kian Santang diberi keleluasaan menyebarkan Islam di seluruh kerajaan 

Sunda. 

  Berdasarkan sumber tradisi dari Ciamis, masuknya Islam ke daerah 

Galuh (Ciamis) dengan pangeran Mahadikusumah atau Maharaja Kawali. 

Pangeran Mahadikusumah terkenal sebagai ulama yang sangat dipercayai di 

Cirebon. Petilasan berupa ampak batu yang mungkin bekas bangunan masjid 

di pulau danau Panjalu (Ciamis) menunjukan permulaan Islam di daerah itu. 

  Islam masuk ke daerah Sumedang melalui cara perkawinan. Pangeran 

Santri yang dikenal sebagai penguasa daerah Sumedang pertama yang 

beragama Islam. Pangeran Santri dari pihak ibu adalah keturunan raja 

Padjajaran dan dari pihak ayah keturunan Sunan Gunung Djati (Wanta, 1991, 

p. 45). 

  Menurut cerita Rakyat Cianjur, Ariya Wangsa Goparona yang berasal 

dari daerah Talaga, kemudian ia pindah ke Segalaherang (Subang). Salah 

seorang puteranya pindah ke Cianjur, kemudian menurunkan bupati-bupati 

Cianjur dan Limbangan. Sebuah dokumen dokumen tertulis dari Cianjur yang 



Tradisi Budaya Masyarakat Islam di Tatar Sunda (Jawa Barat) 

 

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 37-51 43 

 

berangka tahun 1855 menyebutkan bahwa Aria Wangsa Goparona memiliki 

putera bernama Aria Wiranatudatar I berputera Aria Wiranatudatar II yang 

mendirikan pemerintahan di Cianjur lama (Ciranjang). Dengan demikian 

perkembangan Islam di Cianjur merupakan pengaruh dari Talaga dan 

Cirebon. Karena tokoh Aria Wangsa Goparona adalah penganut Islam, maka 

mungkin sekali dialah yang membawa Islam ke Segalaherang (Subang) dan 

puteranya Aria Wiranatudatar membawa Islam ke Cianjur sekitar abad ke-16 

dan 17 Masehi. 

  Penyebaran Islam ke daerah pedalaman Banten (Banten Selatan) 

dilakukan pada waktu pangeran Hassanudin memegang kekuasaan di daerah 

itu, yaitu 1526-1552 sebagai bupati Banten dan pada 1552-1570 sebagai sultan 

Banten. Maulana Yusuf, putera Pangeran Hassanudin yang menggantikan 

kedudukan ayahnya (1570-1580) melanjutkan usaha pangeran Hassanudin 

menyebarkan Islam di Pedalaman Banten. 

  Sejak tahun 1527 praktis ibukota kerajaan Sunda menjadi terkurung 

dan terpencil didaerah pedalaman sehingga tidak dapat berhubungan dengan 

kota-kota pelabuhan yang sudah diislamkan. Namun demikian, kerajaan 

Sunda dapat mempertahankan ibukotanya hingga lebih dari setengah abad 

sesudah kota-kota pelabuhannya di Islamkan. Baru pada 1579 Ibukota 

kerajaan Sunda dapat direbut oleh tentara Banten (Suryanegara, 1995, p. 67). 

  Nina Herlina Lubis (2011) menemukan bahwa stimulannya adalah 

pangkal masuknya Islam ke wilayah Priangan dari Cirebon; sedangkan 

masuknya Islam ke wilayah Banten Selatan, Bogor, dan Sukabumi dari 

Banten. Dengan demikian, wilayah Jawa Barat (Tatar Sunda) dibagi atas dua 

bagian penyebaran Islam yaitu bagian Barat dengan pusatnya ialah Banten 

Selatan, Jakarta, Bogor, dan Sukabumi. Bagian Timur dengan pusatnya 

Cirebon, dan daerah penyebarannya adalah Kuningan, Majalengka, 

Indramayu, Subang, Cianjur, Bandung, Sumedang, Garut, Tasikmalaya, dan 

Ciamis (p. 21).  



Tradisi Budaya Masyarakat Islam di Tatar Sunda (Jawa Barat) 

 

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 37-51 44 

 

Hukum Islam di Tatar Sunda 

  Sejak awal datangnya Islam di Tatar Sunda dengan jalan perdamaian, 

maka terjadilah akulturasi budaya Sunda dengan agama Islam. Sebuah 

akulturasi yang menghasilkan satu jenis budaya baru tanpa menghilangkan 

karakteristik kedua budaya tersebut. Dalam ruang lingkup akulturasi maka 

muncul satu model hukum dari akulturasi hukum Islam dan adat Sunda. 

Beberapa jenis hukum Islam yang hingga saat ini ada dan terus berkembang 

pada masyarakat di Tatar Sunda yang menjadi kebiasaan (habit) dan tradisi 

diantaranya sebagai berikut : 

Aqiqah 

  Aqiqah adalah penyembelihan hewan kambing, domba, dan 

sejenisnya yang dilaksanakan pada hari ketujuh seorang anak oleh 

orangtuanya. Ia adalah sebagai bentuk rasa syukur orang tua atas karunia dari 

Allah. Masyarakat di Tatar Sunda melaksanakan aqiqah sebagai bentuk 

ketaatan mereka kepada Allah dan Rasulnya. Bersamaan dengan 

penyembelihan ini dilakukan pemotongan rambut bayi dan pemberian nama. 

Pada komunitas adat Tatar Sunda ritual aqiqah dilaksanakan dengan 

mengadakan syukuran berupa pembuatan tumpeng dan mengundang para 

tetangga untuk makan bersama. Pada beberapa wilayah, mereka mengadakan 

tradisi marhabanan yaitu pemotongan rambut bayi yang dilakukan oleh para 

hadirin dengan mengucapkan shalawat kepada Nabi Muhammad SAW. 

Walaupun hal ini tidak sama dengan aqiqah, namun hal ini diyakini sebagai 

bentuk syukur atas karunia tersebut yang Allah berikan. Tentu saja tradisi 

Marhabanan adalah penyerapan dari hukum Islam yang diakulturasikan 

dengan budaya loka Sunda. Hal ini bisa menjadi fakta nyata bahwa sebagian 

masyarakat Tatar Sunda masih melaksanakan ritual keagamaan tersebut di 

wilayah-wilayah yang tradisi lokalnya masih kuat (Abdurrahman, 2015, p. 43). 

Khitanan 



Tradisi Budaya Masyarakat Islam di Tatar Sunda (Jawa Barat) 

 

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 37-51 45 

 

  Ada hal yang menarik dari tradisi ini, secara pasti dapat dikatakan 

bahwa bahwa ia adalah tradisi Islam yang dilaksanakan oleh masyarakat 

Sunda sebagai bentuk kewajiban dalam Islam. Khitan berarti memotong kulit 

dzakar agar kotoran yang ada dibawahnya bisa dibersihkan. Khitan 

merupakan kewajiban bagi laki-laki dalam Islam, sementara bagi wanita 

adalah hukumnya sunah. Bagi masyarakat Sunda, melaksanakan prosesi 

khitan berbeda dengan yang dilakukan dalam Islam. Pelaksanaan khitan di 

masyarakat Sunda yang berada di wilayah Pesisir pantai Utara Tatar Sunda. 

Khitanan merupakan salah satu prosesi upacara yang turun-temurun 

dilaksanakan dengan melaksanakan hiburan seperti organ dangdut disiang 

hari sampai sore dan ketika malam telah tiba diselingi dengan pengajian atau 

siraman rohani untuk masyarakat setempat, hal tersebut memberikan dampak 

positif dan negatif. Dampak positifnya masyarakat semakin kuat dalam 

solidaritas, persatuan, kekeuargaannya. Dampak positifnya harus memerlukan 

biaya, dan mengganggu masyarakat sekitar yang memiliki aktifitas lain.  

  Padahal dalam ajaran Islamnya kegiatan semacam itu tidak ada, 

namun dalam budaya setempat sebagai akulturasi dari budaya lokal dengan 

hukum Islam mengenai khitanan tersebut menjadikan tradisi khitan dalam 

Islam menjadi semarak dan menarik simpati bagi masyarakat sekitarnya 

bahwa agama Islam adalah agama yang dinamis dimana saja dia berada maka 

sendi-sendi Islam bisa diterapkan dengan budaya setempa (Rosidi, 1989, p. 

78). 

Perkawinan 

  Perkawinan di Tatar Sunda saat ini didasarkan pada rukun dan syarat 

dalam perkawinan Islam. Adanya mahar, wali nikah, saksi dan petugas 

pencatat nikah merupakan bagian dari hukum Islam yang diterima oleh 

masyarakat di Tatar Sunda. Pada masa lalu, pernikahan akan sah ketika 

dilakukan di depan sesepuh dan dengan disahkan oleh para sesepuh adat 

tersebut. Adanya rangkaian pernikahan yang diawali dengan lamaran dengan 



Tradisi Budaya Masyarakat Islam di Tatar Sunda (Jawa Barat) 

 

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 37-51 46 

 

berbagai persyaratannya serta prosesi pernikahan yang sangat rumit 

merupakan tradisi lokal dalam hal pernkahan. Selain itu dengan adanya 

seserahan yaitu pemberian hadiah (seseurahan)  dari pengantin laki-laki dan 

perempuan merupakan tradisi Sunda yang saat ini tetap dipertahankan 

(Suherman, 1995, p. 45). Tradisi tersebut bermakna bahwa pihak laki-laki 

bahwa dia siap memberikan nafkah yang layak kepada calon istrinya apabila 

mempelai perempuan menerima pemberian tersebut. Islam sendiri 

membolehkan hal tersebut sebagai adat yang bisa dilestarikan. Adapun 

apabila terdapat hal-hal tersebut bertentangan dengan aqidah Islam maka hal 

tersebut tidak diperbolehkan walaupun beralasan dengan adat budaya 

masyarakat. 

Kematian 

  Memberikan bantuan dan hiburan bagi keluarga yang mengalami 

musibah dengan meninggalnya salah satu anggota keluarganya adalah 

perbuatan yang sangat dianjurkan oleh Islam. Tradisi ta’ziyah sangat 

dianjurkan dalam Islam, sebagai bentuk solidaritas Nabi Muhammad SAW 

memerintahkan para sahabat untuk membuatkan makanan bagi keluarga 

Ja’far yang kehilangan salah satu keluargany (Thohir, 2014, p. 119). Tradisi ini 

dilaksanakan pula oleh masyarakat Sunda pada masyarakat-masyarakat yang 

masih menganut tradisi-tradisi setempat misalnya di daerah Pantura Jawa 

Barat dan sekitarnya pada salah seorang anggota keluarga yang meninggal 

maka secara spontan para tetangga mendatangi keluarga tersebut dengan 

membawa beras dan makanan. Sebagian lainnya membawa uang sebagai 

bentuk sumbangan (uang shalawat) bagi keluarga si mayit. Para tetangga 

mendatangi keluarga mayit, para wanitanya bahu-membahu membuat 

makanan (majengan) bagi para laki-laki yang menyiapkan pengurusan 

jenazah. Tradisi pengurusan jenazah yang ada di Tatar Sunda merupakan 

tradisi turun temurun yang diwarnai dengan budaya Islam. Sebagai contoh 

perayaan selamatan bagi orang yang sudah meninggal di hari ke 3, 7, 21, 40, 



Tradisi Budaya Masyarakat Islam di Tatar Sunda (Jawa Barat) 

 

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 37-51 47 

 

100 hingga 1000 hari setelah kematian adalah tradisi masal lalu yang hingga 

saat ini masih dilakukan oleh masyarakat yang budaya tradisionalnya masih 

sangat mengakar. Tentu saja ada beberapa variasi yang mengalami perubahan 

seiring dengan masuknya agama Islam. 

Kewarisan 

  Sistem kewarisan yang banyak dianut oleh masyarakat Sunda adalah 

dengan pembagian hak waris sama bagiannya dengan laki-laki dan 

perempuan. Selain itu pada beberapa komunitas di Tatar Sunda pembagian 

warisan dilakukan sebelum orangtua meninggal dunia. Para orangtua 

membagi-bagikan hartanya kepada anak-anaknya ketika mereka masih hidup. 

Hal ini dilakukan agar nantinya ketika mereka meninggal dunia ahli waris 

tidak saling berebut warisan.  

  Musthafa (2010) menemukan bahwa tradisi masyarakat di Tatar 

Sunda dalam hal pembagian waris ketika orangtua meninggal dunia juga tetap 

membagikannya dengan ukuran yang sama antara laki-laki dan perempuan. 

Hal ini berbeda dengan pembagian warisan dalam ilmu Faraid (waris) Islam 

yang seharusnya membagi untuk laki-laki dua kali lebih banyak bagi 

perempuan (p. 89). Namun dalam hal ini bisa dicari jalan keluarnya yaitu 

dalam pembagiannya terlebih dahulu dimusyawarahkan bahwa bagian dari 

masing-masing laki-laki dan perempuan sebagai ahli waris adalah sekian, 

setelah itu bagi pihak laki-laki yang ingin memberikan hadiah kepada pihak 

ahli waris perempuan maka diperbolehkan sehingga bagiannya akan sama 

(Abdurrahman, 2004, p. 80). Hukum Islam di bidang waris memerlukan 

waktu beberapa tahun lagi untuk bisa diterima oleh masyarakat Sunda. 

Muamalah (Ekonomi)  

  Abdurrahman (2015) menemukan bahwa masyarakat Tatar Sunda 

adalah masyarakat yang multi profesi yang saat ini telah memahami bahwa 

muamalat merupakan bagian yang juga diatur oleh Islam. Sehingga 

perkembangan terkini tentang ekonomi Islam di Tatar Sunda menunjukan 



Tradisi Budaya Masyarakat Islam di Tatar Sunda (Jawa Barat) 

 

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 37-51 48 

 

perkembangan yang menggembirakan masyarakat adat, prinsip-prinsip 

muamalat Islam sejatinya juga diterima dengan baik. Sebagai contoh tentang 

larangan memakan bunga dari uang yang disimpan telah ada sejak dahulu (p. 

51). Ada sebagian masyarakat Pantai Utara Laut Jawa Tatar Sunda misalnya 

tidak mau mengambil tambahan uang pada pokok uang yang mereka simpan 

atau dititipkan pada orang lain Karen menurut tradisi turun-temurun jika hal 

itu dilakukan akan mendatangkan malapetaka. Sebagai masyarakat yang 

sebagian besar masih berprofesi sebagai petani, masyarakat Tatar Sunda 

masih melaksanakan beberapa tradisi yang terkait dengan pertanian ini. ritual 

ini terutama dilakukan oleh komunitas adat dan masyarakat petani tradisional 

di wilayah Tatar Sunda, seperti larangan menanam padi pada hari-hari 

tertentu, tradisi memberikan sesajen pada padi di sawah atau penghormatan 

yang berlebihan kepada Dewi Sri atau Dewa padi agar tanamannya diberikan 

kemakmuran sehingga ketika panen dapat menghasilkan panen yang 

berlimpah.  

  Sebenarnya banyak sekali tradisi-tradisi yang diluar dari ajaran Agama 

Islam yang dilakukan oleh sebagian masyarakat Tatar Sunda yang 

karakteristik tradisoinalnya sangat kuat. Hal ini mencerminkan bahwa ajaran 

Islam yang sudah ada semenjak Sunan Gunung Djati menyebarkan agama 

Islam pada permulaan abad ke-15 tidak menghapus tradisi-tradisi yang sudah 

berkembang akan tetapi tradisi itu dielaborasi dan bersifat akomodatif agar 

masyarakat pada waktu itu dapat memeluk agama Islam dengan keinginannya 

tanpa adanya paksaan dari siapapun. Dalam ajaran Islam dijelaskan bahwa 

tidak ada paksaan agama Islam dalam menarik para pemeluknya. Oleh 

karenanya, agama Islam adalah agama rahmat bagi alam semesta yang 

semenjak pertumbuhannya di dunia dapat diterima oleh suku, bangsa mana 

saja karena agama Islam bersifat global (Sujati, 2018, p. 105). 

 

 



Tradisi Budaya Masyarakat Islam di Tatar Sunda (Jawa Barat) 

 

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 37-51 49 

 

PENUTUP 

  Tantangan yang dihadapi oleh bangsa Indonesia dengan derasnya 

arus ideologi Trans-Nasional yang belakangan melanda negeri tercinta ini, 

harus disikapi dengan bijaksana tanpa mengesampingkan fakta Sejarah dan 

Budaya setempat. Dengan tetap mempertahankan budaya sebagai kearifan 

lokal dalam menghadapi arus tersebut, Budaya masyarakat Islam Sunda yang 

selama ini sudah menjadi sendi-sendi dalam masyarakat Islam Sunda akan 

tetap lestari dan bisa menjadi kekayaan budaya Islam berdasar pada kearifan 

lokal tersebut. 

  Idiom “Jas Merah” jangan sekali-sekali melupakan sejarah 

mengandung makna intrinsik ataupun ekstrinsik. Dalam makna intrinsik, 

berkaitan dengan eksistensi agama Islam yang sudah berkembang selama 

ratusan tahun di Tatar Sunda merupakan perjuangan yang harus dilanjutkan 

oleh generasi sekarang dan yang akan datang bahwa Islam datang ke 

Indonesia pada umumnya dan khususnya di Tatar Sunda dengan jalan 

kooperatif, perdamaian, toleransi, dan persaudaraan. Apabila ada golongan 

yang mengharuskan untuk berusaha menghapus tradisi-tradisi budaya 

setempat dengan dalih pemurnian agama maka bisa dipastikan mereka 

berusaha menghilangkan sejarah dan perjuangan para penyebar agama Islam 

di Indonesia khususnya di Tatar Sunda. Sedangkan makna ekstrinsiknya, 

dengan keanekaragaman budaya lokal berelaborasi dengan ajaran Islam 

menjadikan masyarakat Tatar Sunda memiliki budaya yang sangat kaya dalam 

kehidupan berbangsa dan bernegara bahkan bisa menjadikan role model bagi 

daerah-daerah lain bahkan teladan dari bangsa lain yang selama ini masih 

diliputi peperangan sesama saudara-saudaranya sendiri karena mereka tidak 

memiliki budaya lokal sebagai budaya untuk mempersatukan perbedaan. 

  Untuk langkah ke depannya, tantangan yang harus dihadapi oleh 

bangsa Indonesia pada umumnya dan masyarakat Tatar Sunda pada 

khususnya. Budaya-budaya lokal yang saat ini menghadapi serangan-serangan 



Tradisi Budaya Masyarakat Islam di Tatar Sunda (Jawa Barat) 

 

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 37-51 50 

 

ideologi yang bersifat Trans-Nasional harus dihadapi dengan saling 

memperkuat budaya-budaya lokal dengan unsur keislamannya sehingga jika 

terus mempertahankannya maka akan menjadi salah satu khazanah dan 

model bagi penerapan ajaran Islam di Indonesia yang unik bahkan bisa 

menjadi role model bagi umat Islam di dunia. 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdurrahman. (2004). Kompilasi Hukum Islam di Indonesia. Jakarta: Akademika 

Presindo. 

Abdurrahman. (2015). Sunda the Islam. Bogor: Majelis Penulis. 

Ekajati, E. S. (1984). Kebudayaan Sunda: Suatu Pendekatan Sejarah Jilid I. Jakarta: 

Girimukti Pustaka. 

Hurgronje, C. S. (1931). Mekka in the Latter Part of the 19th Century. (J. 

Monahan, Trans.) London: Luzac & Co. 

Khaldun, I. (2000). Muqaddimah Ibnu Khaldun. (T. Ahmadie, Trans.) Jakarta: 

Pustaka Firdaus. 

Musthafa, H. H. (2010). Adat Istiadat Sunda. Bandung: Penerbit Alumni. 

Nina Herlina Lubis, d. (2011). Sejarah Perkembangan Islam di Jawa Barat. 

Bandung: Yayasan Masyarakat Sejarawan Indonesia Cabang Jawa 

Barat. 

Noer, D. (2000). The Modernist Muslim Movement in Indonesia: 1900-1942. 

Singapore : Oxford University Press. 

Pals, D. L. (2012). Seven Theories of Religion. (I. R. Munzir, Trans.) Yogyakarta: 

IRCiSoD. 

Raffles, T. S. (2015). The History of the Java. (E. Prasetyaningrum, Trans.) 

Jakarta: Narasi. 

Ratna, N. K. (2010). Metodologi Penelitian Kajian Budaya dan Ilmu Sosial 

Humaniora Pada Umumnya,. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Rosidi, A. (1989). Kearifan Lokal dalam Persfektif Bahasa Sunda. Bandung: Kiblat 

Buku Utama. 

Suherman, Y. (1995). Sejarah Perintisan Penyebaran Islam di Tatar Sunda. 

Bandung: Penerbit Pustaka. 



Tradisi Budaya Masyarakat Islam di Tatar Sunda (Jawa Barat) 

 

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 37-51 51 

 

Sujati, B. (2018). Sejarah Perkembangan Globalisasi dalam Dunia Islam. 

Jurnal Nalar, 2, 2, 105. 

Suryanegara, A. M. (1995). Menemukan Sejarah; Wacana Pergerakan Islam di 

Indonesia. Bandung: Mizan. 

Thohir, A. (2014). Sirah Nabawiyah; Nabi Muhammad SAW dalam Kajian Ilmu 

Sosial-Humaniora. Bandung: Marja. 

Wanta. (1991). KH. Abdul Halim dan Pergerakannya: Buku Seri VI Ke-PUI-an. 

Majalengka: Majelis Penyiaran dan Penerangan dan Dakwah. 

 

 

 

   

 


