
Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 
Volume 1 Nomor 1 (2019) 84-100 

http://journal.iain-kerinci.id/index.php/JIS 

Marjan Fadil Page 84 

 

 

Membangun Ecotheology Qur’ani : Reformulasi Relasi 
Alam dan Manusia dalam Konteks Keindonesiaan 

Marjan Fadil 
Insitut Agama Islam Negeri (IAIN) Kerinci 

marjanfadil@gmail.com 

Abstract 

This research shows the essential nature of human (makhluk) and natural relation 
throught put forward values in Islam. This natural component consists of animals, 
air, soil and air. This ecotheology principle builds on the doctrine of Muslim concern 
for the environment, because the environment has become an important problem 
and worried at this time. It is an important guideline that must be considered in this 

ecotheology Qur’ani, namely the pillars of unity, khilafah, and akhīrah (accountability). 
These principles are explored from the values which al-Qur’an has taught by 
prioritizing the theological principles. These results are expected to be noticed by 
moslems towards nature which is neglected by God's creation and these results have 
an impact on Muslims efforts to prevent, preserve, and preserve God's creation, 
through the mindset or taking action. 
Keywords: ecotheology, tauhid, khilafah, akhīrah (accountability). 

Abstrak 

Penelitian ini menunjukkan hakikat penting relasi manusia (makhluk) dan alam 
dengan mengedepankan nilai agama Islam. Komponen alam ini terdiri dari hewan, 
air, tanah dan udara. Prinsip ecotheology ini membangun doktrin kepedulian umat 
muslim terhadap lingkungan, karena lingkungan telah menjadi isu penting dan 
sangat mengkhawatirkan pada masa sekarang. Terdapat pedoman penting yang 
harus diperhatikan dalam ecotheology Qur’ani ini, yakni pilar ketauhidan, khilafah, dan 
akhīrah (akuntabilitas). Prinsip ini dieksplorasi dari nilai-nilai yang telah diajarkan di 
dalam al-Qur’an dengan mengedepankan prinsip teologi. Hasil ini diharapkan 
mampu mengarusutamakan kembali perhatian umat Islam terhadap alam yang telah 
abai dengan ciptaan Tuhan dan berdampak pada upaya umat Islam mencegah, 
menjaga serta melestarikan segala ciptaan Tuhan, melalui pola pikir ataupun 
tindakan. 
Kata Kunci: ecotheology, tauhid, khilafah, akhīrah (akuntabilitas). 

      
 

  



Membangun Ecotheology Qur’ani: 
Reformulasi Relasi Alam dan Manusia dalam Konteks Keindonesiaan 

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 84-100 85 
 

PENDAHULUAN 

Kerusakan alam telah sampai pada taraf yang mengkhawatirkan, 

tetapi manusia belum menghasilkan kesadaran secara kolektif, komprehensif 

serta holistik dalam menangani masalah ini. Bencana-bencana yang terjadi 

seperti kekeringan, badai ataupun topan telah sering didengar dalam berbagai 

pembahasan media. Oleh karena itu diperlukan langkah yang serius dalam 

menggiring keyakinan manusia untuk kembali menjaga serta memelihara 

lingkungan di mana mereka hidup di dalamnya. 

Pada tahun 2004 telah terjadi cuaca ekstrem yang terjadi di belahan 

bumi utara di mana suhu di sana sangat dingin mencapai -50° C, dan 

dibelahan daerah bagian selatan justru menjadi lebih panas dengan suhu +50° 

C. Hal ini telah menjadi perhatian serius dari The US Climate Prediction 

Center yang memperkirakan bahwa akan terjadi peningkatan cuaca dan badai 

ekstrem yang akan terlihat pada masa yang akan datang. Bahkan laporan 

pemerintah dai panel Antar-Pemerintah Perubahan Iklim IPCC pada 31 

Maret 2014 menjelaskan akan resiko kesehatan yang desebabkan oleh 

perubahan iklim, demi mengurangi 2,5 juta kematian per tahun yang akan 

terjadi. (Agus, 2019, hal. 14)  

Di Indonesia merupakan wilayah yang kaya akan aneka ragam satwa 

dan tumbuhan. Kekayaan hayati di Indonesia terdiri dari 300.000 jenis satwa 

yang merupakan 17 persen satwa yang ada di dunia. Di antara satwa ini 

misalnya Gajah Sumatera, Harimau, Orangutan dan Badak yang semuanya 

masuk dalam kategori kritis oleh IUCN. Hal ini dikarenakan rusaknya habitat 

bagi satwa melalui penambangan liar, pembakaran hutan dan sebagainya. 

(Pusat Pengajian Islam UNJ, tth, hal. 5) Dikarenakan Indonesia sebagai 

negara dengan umat muslim terbesar di dunia, maka dituntut untuk 

memperhatikan, menanggulangi serta menyadarkan masyarakat akan 

pentingnya penjagaan lingkungan, baik melalui pendidikan, aturan-aturan 

melalui MUI dan penelitian-penelitian keislaman. 



Membangun Ecotheology Qur’ani: 
Reformulasi Relasi Alam dan Manusia dalam Konteks Keindonesiaan 

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 84-100 86 
 

Persoalan lingkungan dapat terjadi oleh banyak faktor yang tidak 

sepenuhnya diakibatkan oleh manusia, akan tetapi faktanya manusia menjadi 

penyebab kerusakan yang lebih dominan. Di Indonesia sendiri tercatat pada 

tahun 2015 telah terjadi 1.688 bencana, menurun dari bencana sebelumnya 

pada tahun 2014 sebanyak 14 persen. Dari banyaknya bencana yang terjadi 

tanah longsor, angin puting beliung dan banjir merupakan bencana yang 

paling sering terjadi. (Subdirektorat Statistik Lingkungan Hidup, 2016, hal. 

172) Tidak heran jika peran manusia sangat besar dalam proses kerusakan 

lingkungan, dan cenderung semakin mengkhawatirkan.  

Terkait persolan di atas, langkah praktis sangat perlu dilakukan dalam 

menindaklanjuti persoalan lingkungan. Akan tetapi peran etika teologi juga 

menjadi hal yang tidak bisa dikesampingkan, terutama di Indonesia. Umat 

Islam melalui al-Qur’an dan Hadis merupakan sumber etika utama yang 

banyak berbicara tentang tanggung jawab yang dibebankan kepada manusia. 

Hal ini telah membuktikan bahwa Islam selalu menganut etika lingkungan 

secara holistik. Dalam doktrin Islam, pedoman yang menjadi pilar dalam 

membangun etika lingkungan Islam dibangun dari konsep Tauhid 

(Kesatuan), Khilafah (Perwalian) dan akhīrah (akuntabilitas). (Marjorie Hope 

and James Young, 1994, hal. 180) Akan tetapi umat Islam telah mulai 

meninggalkan konsep ini bahkan menyimpang dari doktrin Islam seperti ini.  

Membangun ketiga pilar di atas haruslah bersumber dari sumber 

utama umat Islam yakni al-Qur’an. Karena memang al-Qur’an telah memberi 

pedoman tersebut secara global. Oleh karenanya untuk mengekloprasi lebih 

jauh terkait persoalan ini akan dilakukan pelacakan mendalam di dalam al-

Qur’an nilai-nilai yang terdapat di dalam al-Qur’an, dan membangun konsep 

ecotheology yang berwawasan Islam sebagai wadah untuk mensinergikan 

manusia dengan sang pencipta. 

Secara prinsipal penting untuk mengarusutamakan kembali nilai-nilai 

Qur’ani yang semakin berkurang dikalangan umat muslim terkait persoalan 



Membangun Ecotheology Qur’ani: 
Reformulasi Relasi Alam dan Manusia dalam Konteks Keindonesiaan 

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 84-100 87 
 

lingkungan. Manusia semakin abai dengan pentingnya pemeliharaan dan 

penjagaan lingkungan dikarenakan anggapan bahwa lingkungan bukan hal 

penting untuk diperhatikan. Umat muslim lebih tertarik pada perdebatan 

persoalan ibadah praktis, simbol keagamaan yang dianut oleh sekolompok 

orang dan saling menyalahkan terkait keberagamaan seseorang atau 

kelompok tertentu. Melalui tulisan ini penulis akan membangun prinsip 

Qur’ani terkait etika lingkungan yang bersumber dari al-Qur’an.  

RELASI ALAM DAN MANUSIA 

Krisis alam telah menjadi krisis kemanusiaan saat ini. Manusia yang 

dikaruniai akal telah abai dengan lingkungan di mana mereka tinggal di 

dalamnya. Kadang kala manusia menganggap bahwa mereka terpisah dari 

alam, yang padahal manusia dan alam tidak bisa dipisahkan. Manusia diberi 

akal sehingga mampu untuk melakukan hal-hal hebat dalam hidupnya. 

Bahkan manusia mampu menciptakan hukumnya sendiri terhadap alam, 

mampu menguasainya dan mampu memanipulasinya untuk kepentingan 

mereka sendiri. 

Musuh utama lingkungan adalah “kemiskinan”, yaitu masyarakat 

dunia yang tidak memperdulikan masalah kelaparan, penyakit dan cenderung 

abai terhadap kehidupan mereka setiap hari. Artinya kemiskinan adalah 

kejahatan lingkungan sedangkan masyarakat miskin merupakan korban dari 

kemiskinan tersebut. Jack menolak anggapan bahwa persoalan utama dari 

lingkungan adalah masyarakat. Karena semakin sejahtera suatu masyarakat 

maka akan bertambah pula sensitifitas mereka terhadap kesehatan dan 

keindahan lingkungan. Oleh karenanya kunci utama dari terjaganya 

lingkungan adalah kemakmuran suatu masyarakat. (Hollander, 2003, hal. 2)  

Terdapat pula anggapan bahwa krisis yang terjadi terhadap 

lingkungan secara global, baik makhluk hidup ataupun makhluk mati, 

diakibatkan oleh kemodernan. Hal ini diwujudkan dalam bentuk ekploitasi 



Membangun Ecotheology Qur’ani: 
Reformulasi Relasi Alam dan Manusia dalam Konteks Keindonesiaan 

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 84-100 88 
 

terhadap alam yang justru berkembang pesat di zaman modern. Kerusakan 

terhadap lingkungan bisa bersumber dari mesin kendaraan bermotor dan 

pabrik, termasuk juga di dalamnya air dan tanah yang menjadi ekosistem dari 

manusia. (Wora, 2006) 

Jika dikaji lebih jauh terdapat tiga pola hubungan antara manusia dan 

alam. Pertama, pemahaman bahwa manusia dan alam itu setara, pemahaman 

seperti ini bisa ditemukan pada masyarakat tradisional. Pada masyarakat ini 

mereka seringkali merasa rendah dari alam karena mereka menganggap 

bahwa mereka adalah gambaran dari alam semesta. Alam pun dianggap 

sesuatu yang keramat dan kejam, sehingga tidak heran manusia tunduk 

kepada alam. Contoh ini bisa dilihat di Mesir, India, Yunani, Mesopotamia, 

Jepang dan Jawa. (Borrong, 2003, hal. 65) Kedua, alam sebagai tempat 

kekuasaan manusia, pemahaman ini meyakini bahwa manusia dengan bebas 

mampu mengubah lingkungan, manusia dapat mengubah alam sesuai 

kebutuhannya. Alam telah dikuasai oleh manusia ditandai dengan 

meningkatnya populasi dan perkembangan teknologi. Sehingga tidak jarang 

faktor ini menunjukkan keunggulan manusia terhadap alam. Manusia dalam 

hal ini telah bebas dan tidak dapat dipengaruhi oleh alam, sehingga seolah 

menjadi tuhan terhadap alam. Ketiga, pola ini memahami bahwa manusia 

dikuasai oleh alam, walaupun manusia seolah menguasai alam, tidak sedikit 

manusia yang tidak bisa berbuat apa-apa terhadap perubahan alam, meskipun 

segala macam teknologi telah diciptakan untuk menguasai alam. (Borrong, 

2003, hal. 31) Hal ini bisa terlihat dari bencana alam yang terjadi seperti 

gempa bumi, angin kencang dan sebagainya. Manusia hanya mampu 

memprediksi kapan bencana itu akan terjadi, akan tetapi tidak bisa 

menghilangkan bencana tersebut.  

 

 



Membangun Ecotheology Qur’ani: 
Reformulasi Relasi Alam dan Manusia dalam Konteks Keindonesiaan 

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 84-100 89 
 

ECOTHEOLOGI  QUR’ANI TENTANG LINGKUNGAN 

Debat teologi tentang lingkungan menggambarkan bahwa yang 

benar-benar dibutuhkan untuk menyelesaikan krisis ekologi adalah dengan 

etika lingkungan. Ecoethics ini mengajarkan kepada manusia terkait apa itu 

“benar” dan “salah” terhadap alam. Memang sebagian besar yang disajikan 

dalam ekologi adalah ekstensi dari etika sosial, yakni etika yang terdiri dari 

alam dan organisme yang berada di dalamnya sebagai objek moral. Etika 

lingkungan ini sering kali dipahami bahwa alam yang dihuni oleh manusia ini 

merupakan roh atau menjadi Tuhan itu sendiri. 

Teologi lingkungan Islam secara defenitif berarti bahwa objek 

material yang akan digunakan adalah lingkungan dengan merumuskan kaidah-

kaidah yang bersumber dari ajaran pokok Islam. (Abdillah, 2001, hal. 23) 

Karena Islam dari dahulu hingga sekarang mengakui akan ciptaannya di 

dunia, terutama manusia sebagai makhluk yang paling sempurna. Apabila 

terjadi kerusakan pada ciptaan yang diakuinya ini, maka mereka dianggap 

ingkar terhadap ciptaan Tuhan. 

Islam telah mengajarkan kepada manusia tentang konsep lingkungan. 

Al-Qur’an menggambarkan term lingkungan dengan istilah al-bī’ah 

(menempati wilayah, lingkungan dan ruang kehidupan) yakni lingkungan yang 

merupakan suatu ruang kehidupan bagi spesies manusia. Pemahaman ini juga 

dimaksudkan bahwa lingkungan hidup sebagai segala sesuatu yang mengitari 

suatu organisme tertentu atau diluar dari organisme tersebut. (Abdillah, 2001, 

hal. 47) Melalui hal ini kemudian sebagian berkeyakinan bahwa prinsip 

ekologi telah lama muncul dalam tubuh Islam, bahkan sebelum teori tentang 

ekologi modern muncul. 

Pilar Ketauhidan 

Konsep teologi qur’ani tentang ekologi yang pertama bisa ditemukan 

dalam ayat-ayat yang berbicara seputar ketauhidan itu sendiri. Banyak ayat 



Membangun Ecotheology Qur’ani: 
Reformulasi Relasi Alam dan Manusia dalam Konteks Keindonesiaan 

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 84-100 90 
 

yang menjelaskan keagungan Tuhan, dan tidak ada yang sebanding dengan 

dirinya. Ayat al-Qur’an yang seharusnya dikutip oleh umat muslim terkait 

doktirn teologi tentang hal ini, misalnya dalam Q. S. Al-An’am: 1  

                             

           

“Segala puji bagi Allah yang Telah menciptakan langit dan bumi dan 
mengadakan gelap dan terang, namun orang-orang yang kafir 
mempersekutukan (sesuatu) dengan Tuhan mereka.” 

Ayat di atas secara teologi menggambarkan kemahakuasaan Allah 

yang kerajaannya berada di bumi dan di langit. Manusia diajak berimajinasi 

tentang kemahakuasaan dan kemuliaannya. Di sisi lain juga bertujuan 

memunculkan perasaan, kenangan, ingatan dan akal untuk senantiasa 

mengagungkan keindahan kepunyaan-Nya baik yang ada di langit dan di 

bumi. 

Allah berpesan seandainya di dalam jiwa manusia terdapat keyakinan 

banyak tuhan, maka mereka akan rusak atau binasa akan hal ini (Q. S. Al-

Zumar: 29). Kemudian Allah juga menambahkan bahwa akan terjadi 

kekacauan apabila tuhan itu lebih dari satu (Q. S. Al-Anbiya: 22). Karena 

tidak mungkin ada satu tuhan di antara Tuhan-tuhan yang lain, sebab 

identitas kemahakuasaan salah satu Tuhan akan dipertanyakan. Oleh karena 

itu manusia seharusnya meyakini satu tuhan sehingga hati mereka akan 

tentram, karena hanya mengingat kepada yang satu itu (Q. S. Al-Ra’ad: 22).  

Banyak bukti yang menunjukkan bahwa jiwa manusia membutuhkan 

akidah tauhid. Rangkaian ketauhidan ini membutuhkan akal untuk mencerna 

akidah ini. Misalnya pertanyaan tentang “siapa yang akan menjamin bahwa 

batu yang dilempar kedepan akan mengarah kebelakang?”. Suatu “kepastian” 

tidak mungkin bisa didapatkan kecuali dengan meyakini adanya wujud Tuhan 

Yang Maha Esa. Tauhid yang dimaksud di sini tidak hanya menjadi hakikat 



Membangun Ecotheology Qur’ani: 
Reformulasi Relasi Alam dan Manusia dalam Konteks Keindonesiaan 

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 84-100 91 
 

dari kebenaran yang harus diakui, melainkan juga menjadi keperluan dari jiwa 

dan akal manusia demi kemajuan dan kesejahteraan manusia itu sendiri. 

(Shihab, "Membumikan" Al-Quran: Fungsi dan Peran Wahyu dalam 

Kehidupan Masyarakat, 2007) 

Apabila ditelurusi lebih jauh, wajar bila manusia yang awalnya 

menganut paham politeisme pada akhirnya akan berakhir pada paham 

monoteisme murni. Jika pada awalnya mereka percaya pada banyak tuhan, 

puncaknya akan mengannut paham tauhid murni seperti yang diajarkan 

dalam Islam. Dan jika mereka telah menganut paham tauhid yang totalitas, 

maka sudah tentu akan termanifestasi pada perbuatan-perbuatan yang 

menuntut bentuk kehambaannya kepada Tuhan. Karena akidah tauhid adalah 

prinsip yang melampaui dimensi apapun, sehingga mereka akan senantiasa 

menghargai alam sebagai bagian dari Tuhan nya. 

Pilar Khalifah 

Pilar yang kedua mengenai ekologi tergambar ketika Allah swt 

memberikan peran manusia sebagai seorang khalifah, Kata Khalīfah dalam 

bahasa Arab berarti “pengganti”, kata ini sering disandingkan dengan khalīfah fī al-

arḍ yang dipahami sebagai pengganti Allah di bumi (Baalbaki, 1995) di muka bumi 

ini. Peran ini dibebankan kepada setiap individu umat manusia dan harus 

dilakukan oleh manusia dengan bijak dan bertanggung jawab oleh masing-

masing. Manusia harus melakukan tanggung jawab itu dengan penuh 

kesadaran dan akan dimintai tanggung jawab atas perwalian ini. Di sisi lain 

Allah bersuka cita dalam ciptaannya, semua alam merupakan karunia Allah 

swt, dan keragaman ciptaan merupakan kesatuan dalam rencana keilahian 

Tuhan. Tuhan juga memberi wawasan spiritual kepada umat manusia untuk 

memahami hakikat alam. Dengan terciptanya hamparan alam ini kemudian 

dibutuhkan keseimbangan yang harus dijaga oleh umat manusia, karena Allah 

telah memberi perwalian kepadanya di dunia. 



Membangun Ecotheology Qur’ani: 
Reformulasi Relasi Alam dan Manusia dalam Konteks Keindonesiaan 

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 84-100 92 
 

Terkait perwalian di atas setidaknya tergambar dari ayat Al-Baqarah: 

30: 

                               

                             

       

“Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat: 
"Sesungguhnya Aku hendak menjadikan seorang khalifah di muka 
bumi." mereka berkata: "Mengapa Engkau hendak menjadikan 
(khalifah) di bumi itu orang yang akan membuat kerusakan padanya 
dan menumpahkan darah, padahal kami senantiasa bertasbih dengan 
memuji Engkau dan mensucikan Engkau?" Tuhan berfirman: 
"Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak kamu ketahui” (Q. S. 
Al-Baqarah: 30).” 

Pada ayat di atas makna khalifah seringkali dipahami dalam arti 

menggantikan posisi Allah dan tentu harus menunaikan kehendak dari Allah 

tersebut. Akan tetapi bukan berarti Allah tidak sanggup dalam menunaikan 

tugasnya, melainkan bermaksud menguji manusia dan memberi 

penghormatan terhadap mereka. Oleh karenanya gelar kekhalifahan 

mengharuskan makhluk tersebut melaksanakan tugas dan wewenang dari si 

pemberi tugas yakni Allah swt. Apabila manusia tidak bijaksana dalam tugas 

dan wewenangnya dan bertentangan dengan kehendak-Nya, maka itu 

merupakan pelanggaran dalam tugas kekhalifahan. (Shihab, Tafsir Al-

Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur'an, 2005, hal. 142) 

Apabila ditelurusi dari beragam penafsiran, ayat di atas bercerita 

tentang dialog antara malaikat dan Tuhan, malaikat bertanya akan tujuan 

Allah untuk kerusakan yang akan ditimbulkan manusia di muka bumi, akan 

tetapi Allah menjawab “sesungguhnya Aku lebih mengetahui apa yang tidak 

kamu ketahui.” Melalui ayat ini Hamka menjelaskan bahwa Allah tidak 

membantah pernyataan malaikat, melainkan keilmuan malaikat yang belum 



Membangun Ecotheology Qur’ani: 
Reformulasi Relasi Alam dan Manusia dalam Konteks Keindonesiaan 

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 84-100 93 
 

mampu menangkap pesan itu. Tuhan tidak memungkiri akan terjadinya 

kerusakan di muka bumi, akan tetapi kerusakan itu hanyalah pelengkap hidup 

menuju kesempurnaan. (Hamka, 2001) 

Manusia dan alam sebenarnya memiliki beberapa titik kesamaan, 

karena merupakan makhluk ciptahan Tuhan. Sebagai makhluk yang menjadi 

pengganti Allah di bumi atau khalifah di bumi, manusia menempati posisi 

penting sebagai pewaris Allah di dunia. Posisi ini sering kali dipahami oleh 

manusia menjadi alat melegitimasi kekuasaan mereka terhadap eksploitasi 

terhadap alam. Ditambah lagi terdapat dalil yang menyatakan bahwa alam ini 

diciptakan dan dimanfaatkan untuk kepentingan manusia seperti dalam al-

Qur’an Q. S. Al-Baqarah: 29 dan yang lain. 

Anggapan seperti di atas sebenarnya tidak kuat secara dalil teologis. 

Apabila diperhatikan dalam ayat-ayat lain di dalam al-Qur’an terkait relasi 

manusia dan alam, manusia memiliki tugas atau kewajiban yang harus 

dilakukan di bumi, yakni pertama, tugas untuk beribadah kepada Allah swt 

yang terdapat di dalam surat Q. S. Al-Dzariyat ayat 56. Kedua, tugas dalam 

upaya kemakmuran terhadap bumi dalam Q. S. Hud ayat 61 dan ketiga, tugas 

dalam menegakkan keadilan tanpa harus mengikuti nafsu dalam Q. S. Shad 

ayat 26.  

Pilar Akuntabilitas (akhīrah) 

Setelah Allah memberi otoritas lebih kepada manusia sebagai khalifah 

di bumi, kemudian diikuti dengan ancaman bagi yang lalai akan tanggung 

jawab tersebut. Hal ini dilakukan sebagai bentuk hukuman Allah kepada 

makhluk yang mengingkari tujuan Allah. Misalnya tergambar di dalam al-

Qur’an Q. S. Al-A’raf ayat 56, sebagai berikut:  



Membangun Ecotheology Qur’ani: 
Reformulasi Relasi Alam dan Manusia dalam Konteks Keindonesiaan 

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 84-100 94 
 

                          

                      

                      

“Dan janganlah kamu membuat kerusakan di muka bumi, sesudah 
(Allah) memperbaikinya dan berdoalah kepada-Nya dengan rasa takut 
(Tidak akan diterima) dan harapan (akan dikabulkan). Sesungguhnya 
rahmat Allah amat dekat kepada orang-orang yang berbuat baik.” 
(Q.S. Al-A’raf: 56) 

Terdapat keseimbangan alam yang telah diciptakan oleh Allah swt. 

Alam raya ini diciptakan oleh Allah dalam keadaan yang harmonis dan serasi 

demi memenuhi kebutuhan umat manusia. Allah telah menjadikan alam ini 

dalam kondisi yang baik dan memerintah hambanya untuk memperbaikinya. 

Salah satu perbaikan yang telah Allah lakukan adalah ketika mengutus para 

Nabi untuk memperbaiki kehidupan kacau umat manusia. Seseorang yang 

tidak mengindahkan kedatangan rasul atau menghambat tujuan rasul, maka 

mereka adalah orang yang membuat kerusakan di bumi. (Shihab, Tafsir Al-

Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur'an, 2005, hal. 124) 

Di samping posisi Nabi di atas, secara harfiyah tentu saja pemahaman 

tentang kerusakan di muka bumi juga perlu di arahkan kepada bukti nyata di 

bumi saat ini. Secara kontekstual kerusakan bumi yang paling terlihat tidak 

lain kerusakan tanah, air dan udara tempat kita hidup. Karena polusi udara, 

tanah dan air merupakan hasil dari aktivitas manusia dipemukiman penduduk 

yang terjadi secara terus menerus sehingga menyebabkan kerusakan terhadap 

lingkungan. Kerusakan ini juga telah mempengaruhi sektor sumber daya air, 

sektor pertanian, sektor energi dan bahkan telah memperngaruhi kesehatan 

penduduk itu sendiri. (Subdirektorat Statistik Lingkungan Hidup, 2016, hal. 

187) Maka tidak heran jika pemahaman akan pentingnya pemeliharaan 

lingkungan harus senantiasa digiatkan. 



Membangun Ecotheology Qur’ani: 
Reformulasi Relasi Alam dan Manusia dalam Konteks Keindonesiaan 

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 84-100 95 
 

Pemahaman yang penting diangkat terkait ayat di atas setidaknya 

menggambarkan akan pentingnya menjaga alam, baik secara harfiyah maupun 

ma’nawiyah. Segala sesuatu yang telah Allah ciptakan memiliki kolerasi antara 

satu dengan yang lain. Oleh karena itu kesalahan besar apabila manusia tidak 

menganggap alam sebagai bagian dari tuhan dan dirinya. Seperti yang pernah 

ditulis oleh Quddus bahwa inilah yang disebut dengan ecothelogy yang 

menjelaskan bahwa agama dan alam khususnya lingkungan saling terhubung. 

Dasar pemahaman ecotheology di sini adalah kesadaran bahwa krisis lingkungan 

bukan persoalan sekuler saja, melainkan juga telah menjadi persoalan 

keagamaan. (Quddus, 2012) 

Keragaman hutan beserta keseluruhan ekosistem yang terdapat di 

dalamnya adalah suatu komponen dalam penstabilan alam. Alam beserta 

isinya dengan banyaknya keanekaragaman hayati dan keindahan alam semua 

menjadi ladang yang akan digarap oleh manusia, karena mereka adalah 

makhluk yang paling sempurna. Pepohonan telah menjadi tumpuan bagi 

resapan air yang terdapat di dalam tanah, sehingga air banyak tidak dengan 

mudah mengalir deras menjadi banjir dan bencana longsor. Bahkan hewan 

pun memiliki lingkaran ekosistemnya sendiri yang saling terkait dengan alam 

dan manusia. Allah menguji manusia dengan kebebasan yang diberikan-Nya 

di dunia, dan manusia dianggap mampu memahami keinginan tuhan tersebut.  

Pada pilar yang ketiga, pembahasan tentang keseimbangan alam merupakan 

poin penting dalam upaya pencegahan kerusakan terhadap alam. Hal ini 

dijelaskan di dalam Q. S. Al-Isra’: 44: 

                            

                       

“Langit yang tujuh, bumi dan semua yang ada di dalamnya bertasbih 
kepada Allah. dan tak ada suatupun melainkan bertasbih dengan 
memuji-Nya, tetapi kamu sekalian tidak mengerti tasbih mereka. 



Membangun Ecotheology Qur’ani: 
Reformulasi Relasi Alam dan Manusia dalam Konteks Keindonesiaan 

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 84-100 96 
 

Sesungguhnya dia adalah Maha Penyantun lagi Maha Pengampun.” 
(Q. S. Al-Isra’: 44). 

Pada ayat ini Allah menerangkan kembali keagungannya sebagai 

Tuhan yang tak bisa terbantahkan. Quraish Shihab menjelaskan bahwa ada 

yang memahami konteks ayat ini ditujukan kepada orang musyrikin dan 

kepada semua umat manusia. Jika dipahami kepada semua umat manusia, 

artinya setiap ciptaan Allah amatlah sempurna dan serasi, bukan hanya pada 

wujudnya akan tetapi juga melekat pada sistem kerjanya sebagai satu 

kesatuan, dan bahkan juga dalam bagian rincian masing-masingnya dalam 

sebuah kesatuan. Keserasian itu yang dimaksud tasbihnya. (Shihab, Tafsir Al-

Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur'an, 2005, hal. 475) Keserasian 

ini bisa melingkupi segala sesuatu yang bisa jadi terdiri dari benda mati 

maupun benda hidup. Manusia dituntut mampu menjaga dan memeliharanya 

agar tidak merusak lingkaran keterkaitan antara satu bagian dengan bagian 

yang lain. 

Allah menganugerahkan kepada manusia pikiran dan hati agar mereka 

mampu untuk memahami alam raya ini. Terutama keselarasan yang amat 

penting bagi manusia melalui siang dan malam (Q. S. Ali Imran: 190). 

Terdapat dua sisi yang saling membutuhkan dan terkait satu dengan yang lain. 

Seperti adanya siang dan malam, baik dan buruk. Walaupun tujuan yang 

diharapkan adalah kebaikan.  

                           

“Dan kami Telah menghamparkan bumi dan menjadikan padanya 
gunung-gunung dan kami tumbuhkan padanya segala sesuatu 
menurut ukuran.” (Q. S. Al-Hijr: 19) 

Allah mempersiapkan berbagai sarana sebagai tempat makhluk hidup 

bertahan sebagai hamba-Nya. Dengan hamparkan bumi ini kemudian 

makhluk-Nya beraktifitas dan bertahan hidup di dalamnya. Dijadikan pula 

pohon-pohon sebagai pasak yang kokoh bagi bumi, sebagai penghias alam 



Membangun Ecotheology Qur’ani: 
Reformulasi Relasi Alam dan Manusia dalam Konteks Keindonesiaan 

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 84-100 97 
 

dengan keanekaragamannya. Sama halnya dengan pegunungan, sebagai 

rangkaian ekosistem yang menyempurnakan hamparan ciptaan-Nya. 

Melalui keseimbangan alam ini Tuhan mengajarkan arti ke Esaan-

Nya. Hal ini juga diperkuat dengan aturan-aturan yang dituangkan dalam 

prinsip Islam. Pada hakikatnya Islam memandang alam sebagai sesuatu yang 

suci karena ia diciptakan Tuhan. Manusia diberi hak untuk menggunakan 

semua ciptaan-Nya dibumi disertai dengan tanggung jawab untuk 

merawatnya. Agama menawarkan kode moral dan pedoman terkait benar dan 

salah, dan aturan berperilaku. Aturan ini diperkuat oleh kepercayaan, simbol 

dan ritual yang mendorong secara emosional. Islam telah menyediakan segala 

hal terkait sikap kita terhadap alam. (Ekpenyong, 2013) Terutama pada abad 

ini, efek dari kerusakan lingkungan dan perubahan iklim telah menjadi isu 

penting yang harus selalu terus diperhatikan. 

Memang perlu diakui bahwa prinsip dari setiap partikel yang ada di 

lingkungan diciptakan oleh Tuhan sebagai pemuas hasrat manusia. Meskipun 

demikian, komponen lingkungan alam ini tidak selalu menjadi satu-satunya 

alasan alam ini diciptakan. Perlu diketahui bahwa prinsip kepemilikan ilahi 

atas segala yang ada di alam dan di akhirat, hidup dan mati merupakan prinsip 

yang menopang komitmen Islam terkait konservasi alam dan sumber daya 

yang berada di dalamnya. 

Peran MUI dalam Doktrinasi ecotheologi Qur’ani 

Majelis Ulama Indonesia (MUI) merupakan lembaga tertinggi umat 

Islam di Indonesia yang bergerak sebagai ulil al-Amr (pemimpin). Mereka 

dituntut untuk mampu bersikap reaktif, perventif dan adaptif dengan 

perkembangan dan persoalan baru bangsa dan negara. Langkah ini dilakukan 

dalam persoalan-persoalan yang berkaitan dengan isu-isu lingkungan yang 

terdri dari hewan dan tumbuhan, termasuk juga segala jenis ekosistem yang 

terdapat di dalamnya seperti benda mati lainnya.  



Membangun Ecotheology Qur’ani: 
Reformulasi Relasi Alam dan Manusia dalam Konteks Keindonesiaan 

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 84-100 98 
 

Peran MUI di Indonesia bisa dibilang cukup memuaskan, meskipun 

sosialisasi terkait hal ini kurang bergitu terasa. MUI juga telah berkordinasi 

dengan banyak lembaga penggiat lingkungan dan alam seperti WWF, Fauna 

dan Flora International, Kementerian Kehutanan dan banyak yang lain. MUI 

juga pernah merumuskan fatwa terkait persoalan lingkungan, yakni fatwa 

tentang perlindungan satwa No. 04 pada tahun 2014 terkait pelestarian satwa 

demi keseimbangan ekosistem alam, atau hasil ijtihad dalam fatwa air daur 

ulang No. 02 pada tahun 2010, atau fatwa yang tertuang di No. 22 terkait 

persoalan pertambangan pada tahun 2011, dan atau fatwa tentang 

pengelolaan sampah No. 41 pada tahun 2014. 

  Pada prinsipnya semua fatwa yang telah dikeluarkan oleh MUI 

tentang lingkungan di atas menggunakan prinsip khalifah. Argumentasi MUI 

ini menggunakan landasan al-Qur’an pada surat al-Baqarah ayat 30. 

Argumentasi dengan dasar normatif ini juga diperkuat dengan krisis 

masyarakat yang semakin lama berada pada taraf yang mengkhawatirkan. 

MUI juga memperkuat argumennya dengan prinsip agama yang mengajarkan 

untuk berbuat baik dan upaya untuk menjaga ekosistem. Prinsip ini 

setidaknya tergambar dari prinsip khalifah, prinsip manfaat disetiap makhluk 

(Q. S. Ali Imran: 191) dan larangan untuk membuat kerusakan di bumi (Q. S. 

Al-A’raf: 56).  

KESIMPULAN 

Secara teologis segala sesuatu yang ada di alam semesta ini termasuk 

manusia merupakan makhluk yang diciptakan oleh Allah. Oleh karena itu 

manusia, alam dan Tuhan itu tidak bisa dipisahkan sebagai satu kesatuan. 

Ketika manusia merusak lingkungan, maka sama halnya dengan merusak 

Tuhan. Banyak dalil dalam al-Qur’an yang mengajarkan kepada manusia akan 

hakikat dari segala sesuatu dari ciptaan-Nya. Oleh karena itu prinsip ecotheology 

Qur’ani menjadi penting sebagai dasar pembentukan etika Islam yang 

tergambar dalam tiga pilar yakni tauhid, khilafah dan akhīrah. 



Membangun Ecotheology Qur’ani: 
Reformulasi Relasi Alam dan Manusia dalam Konteks Keindonesiaan 

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 84-100 99 
 

Manusia merupakan makhluk yang mendapat mandat di bumi sebagai 

khalifah dengan diberi hak-hak istemewa sebagai wakil Allah untuk 

memanfaatkan segala sesuatu yang terdapat di alam dengan sepuasnya. Akan 

tetapi mereka dibebani tanggung jawab dalam mengelola apa yang telah 

diciptakan oleh Allah tersebut. Sehingga terdapat ancaman bagi mereka yang 

melakukan kerusakan terhadap alam ini.   

DAFTAR PUSTAKA 

Abdillah, M. (2001). Agama Ramah Lingkungan: Perspektif al-Qur’an. Jakarta: 

Paramadina. 

Agus, C. (2019). Jagat Biru Rahayu Lingkungan dan Kehidupan Bermartabat. 

Yogyakarta: UGM Press. 

Baalbaki, R. (1995). Al Mawrid a Modern Arabic-English Dictionary. Beirūt: Dār 

al-'Ilm lī al-Malāyin. 

Borrong, R. P. (2003). Etika Bumi Baru. Jakarta: BPK Gunung Mulia. 

Ekpenyong, E. O. (2013). ISLAM AND GLOBAL ECOLOGICAL CRISIS: 

AN ECO-THEOLOGICAL REVIEW. International Journal of Asian 

Social Science, 3(7), 1591-1596. 

Hamka. (2001). Tafsir Al-Azhar (Vol. 1). Singapura: Pustaka Nasional Pte Ltd. 

Hollander, J. (2003). The Real Environmental Crisis: Why Poverty, Not Affluence, Is 

the Environment’s Number One Enemy. Los Angeles: University of 

California Press. 

Marjorie Hope and James Young. (1994). Islam and Ecology. Nature as Thou: 

EcoTheology, 180-192. 

Pusat Pengajian Islam UNJ. (tth). "Fatwa Majelis Ulama Indonesia" Pelestarian 

Satwa Langka untuk Menjaga Keseimbangan Ekosistem. Jakarta: Pusat 

Pengajian Islam (PPI) Universitas Nasional. 

Quddus, A. (2012). Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan. 

ULUMUNA: Jurnal Studi Keislaman, 16(2), 311-346. 

Shihab, M. (2005). Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur'an 

(Vol. 1, 5, 7). Tangerang: Lentera Hati. 

Shihab, M. (2007). "Membumikan" Al-Quran: Fungsi dan Peran Wahyu dalam 

Kehidupan Masyarakat. Jakarta: Mizan. 

Subdirektorat Statistik Lingkungan Hidup. (2016). STATISTIK 

LINGKUNGAN HIDUP INDONESIA 2016. Jakarta: Badan Pusat 

Statistik/BPS – Statistics Indonesia. 



Membangun Ecotheology Qur’ani: 
Reformulasi Relasi Alam dan Manusia dalam Konteks Keindonesiaan 

Ishlah: Journal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1(1) (2019) 84-100 100 
 

Wora, E. (2006). Perenialisme:Kritik atas Modernisme & Postmodernisme. 

Yogyakarta: Kanisius. 

 

 


