
Ishlah: Jurnal Ilmu Ushuluddin, Adab dan Dakwah 
Vol. 3 No. 1, Juni 2021 

ISSN: 2715-6273 (online) 2714-6510 (print) 
https://jurnalfuad.org/index.php/ishlah/index 

 87 

 

Takdir Dalam Islam (Suatu Kajian Tematik) 

Iril Admizal, M.A. 

Institut Agama Islam Negeri Kerinci 

iriladmizal7@gmail.com 
 
Abstract. Qadha  is a problem that has been discussed since the time of the Prophet, friend, 
Tabi'in and until now. The issue of fate is very interesting to discuss, because there are several sects 
that view qadha differently. The first group says that qadha is a decree of Allah which cannot be 
contested, including human actions, there is already a provision of Allah. The second group argues 
that qadha is not the absolute will of Allah. However, Allah gave power to humans and humans 
were given the freedom to control it. So what determines human qadha is himself depending on how 
a person uses the power given by Allah. And the third  Group takes the opinion that qadha can be 
in the form of God's absolute decree and it can also be in the form of power given to humans and 
humans themselves who direct that power. To better understand the problem of qadha more deeply, 
the writer understands the verses in the al-quran and sees the opinions of the tafsir scholars then 
packs them in the form of a thematic method, so that they can meet a problem solving point. From 
the results of the research that the author did, there were 133 qadha words in the al-Qur'an with 
various finished words. Then the authors see from the language dictionary it turns out that the 
meaning of the word qadha means measuring, grading or measuring so that we can understand that 
qadha is the limit, size, content and provisions that Allah has given to humans. So it can be 
concluded that qadha is not an absolute provision of Allah, but qadha that occurs in humans has a 
law of causality or cause and effect, and in the law of cause and effect also applies God's inayah 
(help). 
Keywords: Qadha, Actions, Human 
 

Abstrak. Takdir atau qadha  merupakan masalah yang telah dibahas sejak zaman 
Nabi, Sahabat, Tabi’in dan sampai sekarang. Permasalahan takdir sangat menarik 
untuk dibahas, karena ada beberapa sekte yang memandang berbeda tentang takdir. 
golongan pertama mengatakan bahwa takdir adalah ketetapan Allah yang tidak bisa 
diganggu gugat, termasuk perbuatan manusia, sudah ada ketetapan Allah. Golongan 
kedua berpendapat yang dimaksud takdir adalah bukan kehendak Allah secara 
mutlak. Tetapi, Allah memberikan daya kepada manusia dan manusia diberikan 
kebebasan untuk mengendalikannya. Maka yang menentukan takdir manusia itu 
adalah dirinya sendiri tergantung bagaimana seseorang itu menggunakan daya yang 
diberikan Allah. Dan golongan ketiga mengambil pendapat, bahwa takdir itu bisa 
berbentuk ketetapan Allah secara mutlak dan bisa juga dalam bentuk daya  yang 
diberikan kepada manusia dan manusia itu sendiri yang mengarahkan daya tersebut. 
Untuk lebih memahami permasalah takdir lebih mendalam  maka penulis memahami 
dari ayat-ayat yang ada dalam al-qur’an dan melihat pendapat dari ulama tafsir 
kemudian mengemasnya dalam bentuk metode tematik, sehingga bisa bertemu  
dengan titik pemecahan masalah. Dari hasil penelitian yang penulis lakukan terdapat 
sebanyak  133  kata qadha dalam al-Qur’an dengan berbagai kata jadinya. Kemudian 



Iril Admizal, Takdir Dalam Islam (Suatu Kajian Tematik) 
 

Ishlah: Jurnal Ilmu Ushuluddin, Adab dan Dakwah, 3 (1). Juni 2021. 88 
 

penulis lihat dari kamus bahasa ternyata  pengertian dari kata qadha  adalah berarti  
mengukur, memberi kadar atau ukuran sehingga dapat kita pahami bahwa qadha 
adalah batas, ukuran, kadar dan  ketentuan yang telah diberikan Allah kepada 
manusia. sehingga dapat disimpulkan takdir bukan  ketentuan Allah secara mutlak 
tetapi takdir yang terjadi pada manusia ada hukum kausalitas atau sebab akibat, dan 
di dalam hukum sebab akibat berlaku juga inayah (pertolongan) Allah.   
Kata Kunci: Qadha,  Perbuatan,  Manusia 
 

PENDAHULUAN 

Agama Islam yang ditegakkan  oleh Nabi Muhammad saw. Dan 

umatnya memiliki ajaran-ajaran sebagai pedoman hidup di dunia ini bagi 

umat manusia. Ajaran-ajarannya  itu dapat dibagi kepada dua bagian, (Dahlan, 

2001, hlm. 136)  yaitu: pertama, sebagian yang berada di bidang aqidah 

(keyakinan), dan keuda, bagian yang berada dibidang ‘amal (perbuatan). Ajaran 

yang berada dala bidang aqidah dimaksudkan untuk mendorong dan 

membimbing umat manusia  mengembangkan diri menuju kesempurnaan 

pandangan (teoritis), yakni kesempurnaan  pengetahuan, pemahaman, aqidah, 

atau iman. Sedangkan ajaran yang berada dalam amal (perbuatan) 

dimaksudkan untuk mendorong dan membimbing  umat manusia demi 

mengembangkan amal-amal sehingga tercapai kesempurnaan amali (Dahlan, 

2001, hlm. 136). 

Masalah takdir merupakan salah satu keyakinan atau ‘itikad terpenting 

yang banyak mendapat perhatian baik ulama mutaqaddimin maupun ulama 

mutaakhirin. Ada banyak kesimpulan tentang takdir  diantaranya  Islam 

mengajarkan falsafah “fatalism” artinya manusia berserah diri kepada apa yang 

terjadi pada dirinya, tanpa ada usaha untuk merubah dari suatu keadaan  ke 

keadaan lain yang lebih baik. Karena semua usaha dan ikhtiar tidak ada 

gunanya. 

Ada yang berpendapat bahawa ajaran tentang takdir itu membuat 

orang jadi malas untuk berusaha, karena setelah mempelajari dan mendalami 

tentang takdir  orang menjadi bersifat “menanti keuntungan” saja menunggu 

nasib baik. Yang sangat berbahaya ketika berhubungan dengan perbuatan 



Iril Admizal, Takdir Dalam Islam (Suatu Kajian Tematik) 
 

Ishlah: Jurnal Ilmu Ushuluddin, Adab dan Dakwah, 3 (1). Juni 2021. 89 
 

manusia, takdir dan ikhtiar dipahami secara salah, sehingga berdampak pada 

perbuatan yang hanya menuruti hawa nafsunya, berbuat dosa dan maksiat, 

karena mereka berkeyakinan bahwa perbuatan yang mereka lakukan sudah 

merupakan takdir dari Tuhan (A. Jaiz, 1421, hlm. 2). 

Sebagian orang menjadikan dalih untuk melakukan perbuatan maksiat 

dan perbuatan-perbuatan tercela lainnya. Mereka melemparkan kesalahan 

kepada takdir dan pelanggaran mereka terhadap syariat agama. Sehingga 

terbentuklah golongan yang menentang pendapat seperti itu dan menolak 

adanya takdir. Manusia bebas melakukan apa saja, karena Allah telah 

memberikan keleluasaaan kepada manusia untuk memilih dan memilah apa 

yang ingin dilakukan.  

Tujuan dari penelitian ini adalah untuk meluruskan pemahaman 

orang-rang Islam tentang takdir. Selama ini pemahaman orang-orang tentang 

takdir mengacu kepada mazhab atau aliran yang mereka pegang. Dengan 

adanya penelitian ini akan megembangkan wawasan tentang takdir yang 

berlandaskan al-Qur’an. 

Pembahasan tentang takdir bukanlah sesuatu yang baru dalam Islam, 

cikal bakal perpecahan Islam dalam berbagai aliran itupun salah satunya 

disebabkan adanya perbedaan pemahaman terhadap ayat-ayat yang 

membicarakan tentang takdir. Sudah banyak para peneliti dan ilmuan-ilmuan 

Islam yang membahas tentang takdir salah satunya, penelitian yang dilakukan 

oleh Djaya cahyadi yang berjudul Takdir dalam pandangan Fakhr al-Din al-

Razhi. (Cahyadi, 2011) dalam tulisannya ia menyimpulkan bahwa al-Razhi 

berpandangan bahwa takdir itu telah ditentukan sejak azali.  

Selain penelitian di atas ada juga penelitian yang dilakukan oleh 

Arnesih tentan Konsep Takdir dalam al-Qur’an (Arnesih, 2017) penelitian ini 

lebih menitik beratkan konsep takdir berdasarkan turunnya ayat al-qur’an  

sehingga penelitian ini melihat takdir dari segi waktu.  



Iril Admizal, Takdir Dalam Islam (Suatu Kajian Tematik) 
 

Ishlah: Jurnal Ilmu Ushuluddin, Adab dan Dakwah, 3 (1). Juni 2021. 90 
 

Sampai disini penulis memaparkan hasil penelitian terdahulu yang 

relevan. Dilihat dari penelitian-penelitian yang ada, maka penulis memandang 

masih perlunya melakukan penelitian yang lebih lanjut tentang takdir, yang 

khusus membahas tentang hubungan takdir dengan kehendak Allah. 

Penelitian ini mengambil sumber data primer dari al-Qur’an. 

Penelitian ini merupakan library research (penelitian kepustakaan) yang 

mana sumber-sumber yang menjadi rujukan dalam penelitian ini diambil dari 

perpustakaan, seperti: buku-buku, artikel-artikel, jurnal-jurnal, dan lain-lain. 

Penelitian ini  juga menggunakan metode tafsir maudhu’i,  metode ini 

adalah metode yang mengarahkan kepada suatu tema tertentu, lalu 

mengarahkan pandangan kepada al-Qur’an, dengan cara mengumpulkan  

ayat-ayat yang berkaitan dengan masalah takdir. Selanjutnya dilakukan 

penalaran (analisis)  terhadap isi kandungan ayat-ayat al-Qur’an.  Sambil 

memperkaya uraian dengan hadis-hadis, pendapat sahabat maupun pendapat 

ulama, sehingga hasil akhirnya bisa diambil kesimpulan tentang permasalahan 

takdir.(Shihab, 2013, hlm. 385)  

PEMBAHASAN 

Pengertian 

Kata al-qadr (القدر) secara  bahasa berasal dari kata kerja يقدر – قدرا – 

 ,yang berarti kekuasaan, ukuran sesuatu, penentuan, kemuliaan, (Mustafa  قدر

1392, hlm. 718) dan term takdir  yang berakar  sama dengan al-qadr adalah 

mashdar dari kata قدر – يقدر – قدرا  yang berarti penentuan, pengaturan dan 

penentuan sesuatu. (Mustafa, 1392, hlm. 718) Dalam lisan al-Arab, kata al-

Qadr dan al-Taqdir mempunyai makna  yang sama yaitu ketentuan Allah, 

kedua kata ini sering digunakan  dalam makna yang sama yaitu ketentuan 

Allah. Itulah sebabnya rukun iman yang ke enam yaitu iman kepada al-qadr 

dalam hadis tentang rukun iman sering diungkapkan iman kepada takdir 

sekalipun lafaznya tertulis لقدرا. Ulama kenamaan Indonesia M. Quraish 

Shihab menjelaskan bahwa kata takdir terambil dari kata قدر yang antara lain 



Iril Admizal, Takdir Dalam Islam (Suatu Kajian Tematik) 
 

Ishlah: Jurnal Ilmu Ushuluddin, Adab dan Dakwah, 3 (1). Juni 2021. 91 
 

berarti mengukur, memberi kadar atau ukuran, jika anda berkata, Allah telah 

mentakdirkan demikian, maka itu berarti Allah telah memberi kadar, ukuran, 

batas tertentu dalam diri, sifat atau kemampuan maksimal pada makhluk-Nya. 

(Shihab, 1997, hlm. 61) hal  senada juga dijelaskan oleh Fatahul Gulen yang 

menjelaskan takdir adalah sebuah kadar yang proporsional yang ditentukan 

oleh Allah (Haderi, 2014). 

Dalam sebuah jurnal yang ditulis oleh Muh. Dahlan Thalib 

disebutkan takdir adalah salah satu sifat Allah Swt. Yang bermakna berkuasa 

atau menetapkan sesuatu, apakah ketetapan itu berbentuk mulia, sempit 

maupun lapang (Thalib, 2015). 

Untuk lebih memperdalam lagi pemahaman tentang takdir, berikut ini 

penulis paparkan beberapa pengertian takdir menurut ulama. 

Al-Jurjaniy  

Al-Qadr adalah keterkaitan  kehendak Tuhan dengan segala keadaan 

baik itu masalah waktu, keadaan  zaman tertentu (al-Jurjani, tth, hlm. 174). 

Ibn Manzhur 

Qadha dan qadar adalah  muwaffiq (mempunyai pengertian sama) 

dikatakan Tuhanlah yang menentukan (dan bisa juga berarti) apabila sesuatu  

itu sesuai  dengan sesuatu (artinya akan terjadi sesuai dengan kadar  

ketentuannya). (Ibn Manzur, tth, hlm. 22) 

Abu Hanifah 

Qadar adalah penentuan sesuatu  dengan martabatnya  yang akan 

diperoleh berupa kebaikan dan kejahatan, manfaat dan mudharat yang 

meliputi setiap ruang dan waktu, termasuk penentuan, ganjaran dan 

hukuman. (al-Kufi, tth, hlm. 22) 

Dari beberapa definisi di atas, ada dua pendapat yang bisa kita ambil.  

Pertama, bahwa takdir adalah sesuatu ketentuan yang sudah ditakdirkan Allah 

sejak azali berlaku bagi semua makhluk ciptaan-Nya. Termasuk apa yang akan 

didapat dan tidak akan bisa dirubah berupa kebaikan, kejahatan, pahala dan 



Iril Admizal, Takdir Dalam Islam (Suatu Kajian Tematik) 
 

Ishlah: Jurnal Ilmu Ushuluddin, Adab dan Dakwah, 3 (1). Juni 2021. 92 
 

siksaan. Kedua, pemahaman tentang takdir lebih mengarah kepada adanya 

usaha manusia untuk melaksanakan sesuatu perbuatan yang menjadikannya 

sebab akibat  berlakunya takdir itu. 

Pemahaman takdir pada versi pertama tidak salah, karena ada hal-hal 

dalam hidup di luar kemampuan dan nalar manusia untuk menolak dan 

melakukannya, hanya saja jika pemahaman ini yang diterapkan, maka orang 

Islam akan memiliki mental  dan semangat  yang tidak mendorong kreativitas, 

akan melahirkan sikap fatalistik, yang mana sikap seperti ini akan 

menyerahkan semua sesuatu kepada nasib yang akan terjadi tanpa ada usaha 

untuk  memperbaiki atau mengubahnya. Orang Islam tidak akan mengalami 

kemajuan bahkan penurunan karena tidak ada kreativitas yang diciptakan. 

Pemahaman dari pengertian yang kedua  akan mendorong lahirnya  

kreativitas, sikap dan perilaku dinamis, karena terjadinya takdir  itu  terkait 

dengan kegiatan yang sesuai dengan ketentuannya, mengupayakan sesuatu  

yang sesuai  dengan ketentuan  yang akan terjadi menjadi peluang  manusia  

untuk kreatif menentukan cara yang sesuai  dalam mengatasi masalah. 

Takdir dalam al-Qur’an 

Dalam al-Qur’an kata takdir dalam berbagai bentuk  disebut sebanyak 

133 kali. (al-Baqi, tth, hlm. 538) Kata qadha dalam berbagai bentuk disebutkan 

sebanyak 63 kali. Kata qadar dalam berbagai bentuk  tidak termasuk bentuk 

fail, disebut sebanyak 73 kali. (al-Baqi, tth, hlm. 538)  Untuk melihat  makna 

dasar pada beberapa  surat tersebut, penulis akan mengemukakan beberapa 

keterangan dari para ahli tafsir. Dalam surah al-Isra’: 30, Allah berfirman: 

“Sesungguhnya Tuhanmu melapangkan rezeki kepada siapa yang dia 
kehendaki dan menyempitkannya, sesungguhnya dia Maha Mengetahui Lagi 
Maha Melihat akan hamba-hamba-Nya.” 
 
Ayat yang semakna dengan surah al-Isra’: 30  terulang sebanyak 10 

kali, yaitu dalam QS.al-Ra’du (13):26, al-Nahl (16): 75, al-Isra’ (17): 30, al-



Iril Admizal, Takdir Dalam Islam (Suatu Kajian Tematik) 
 

Ishlah: Jurnal Ilmu Ushuluddin, Adab dan Dakwah, 3 (1). Juni 2021. 93 
 

Qashas (27):82, al-Ankabut (29): 62, al-Rum (30): 37, Saba’ (34): 36, al-

Zumar(39): 52, al-Syura (42): 12, dan al-Balad (90):5. (al-Baqi, tth, h. 36)  

Al-Tabari dalam kitab tafsirnya menjelaskan bahwa Allah SWT 

menyampaikan kepada Nabi Muhammad SAW,  sesungguhnya Tuhanmu 

melapangkan rezeki bagi siapa yang dikehendaki  dari hamba-hamba-Nya, 

sehingga ada yang menjadi kaya,  dan menyempitkan  kepada siapa yang dia 

kehendaki, sehingga  menjadi kekurangan dan miskin. (al-Thabari, 1412, h. 

342) Jadi makna dari kata al-qadr  adalah adanya wewenang Allah dalam 

mengatur rezeki seseorang, Allah bisa saja melapangkannya dan bisa pula 

sebaliknya. Pendapat ini senada dengan Fakhr al-Din al-Razi. (al-Razi, 1405, 

h. 17) 

Quraish shihab  berpendapat bahwa ayat di atas  menunjukkan rezeki 

disediakan oleh Allah SWT untuk setiap hamba-Nya untuk mencukupi 

masing-masing yang bersangkutan.(Shihab, 2002, hlm. 455) Di satu sisi 

manusia dianjurkan untuk berusaha semaksimal mungkin guna memperoleh 

rezeki, dan menerimanya dengan ikhlas dan rasa puas disertai dengan 

keyakinan inilah yang terbaik. Disisi lain ia harus yakin bahwa apa yang gagal  

diperolehnya setelah berusaha secara maksimal, hendaknya meyakini bahwa 

hal inilah yang terbaik bagi dirinya. Oleh karena itu tidak perlu melakukan 

perbuatan yang bertentangan dengan tuntunan dan perintah Allah untuk 

memperoleh rezeki. Karena apa yang diusahakan dalam memperoleh rezeki 

dengan jalan yang tidak sesuai dengan aturan Islam maka akan merugikan 

dirinya sendiri. 

Ayat ini juga bisa dipahami sebagai perintah Allah, untuk senantiasa  

berusaha dengan tangan (hasil keringat) sendiri, dan setelah itu bersikap  

tengah-tengah (hemat) dalam hidup serta mencela kebakhilan dan melarang 

bersifat boros dan berlebih-lebihan. 

 Untuk lebih memahami lagi makna qadr disini penulis akan 

memaparkan surah al-Qamar (54): 12  



Iril Admizal, Takdir Dalam Islam (Suatu Kajian Tematik) 
 

Ishlah: Jurnal Ilmu Ushuluddin, Adab dan Dakwah, 3 (1). Juni 2021. 94 
 

“Dan kami jadikan bumi memancarkan mata air-mata air, maka bertemulah 
air-air itu untuk suatu urusan yang sungguh telah ditetapkan.” 

 

 Maksud dari pertemuan air bumi dan air langit, dan suatu pertemuan 

itu tidak mungkin terjadi bila hanya satu melainkan terjadi sekurang-

kurangnya dua benda atau lebih. Memang kata الماء bisa bermakna jamak dan 

bisa bermakna tunggal. dan pada ayat di atas bentuknya tunggal dan 

maknanya jamak. (al-Razi, 1405, hlm. 68) Dengan memperhatikan kata qadr 

pada ayat tersebut  maka hal itu menunjukkan tentang proses terjadinya 

sesuatu  pada bentuk tertentu, dalam hal ini pertemuan antara air langit dan 

air bumi yang berjalan sesuai dengan hukum kausalitas, artinya  terjadinya 

sesuatu dikarenakan adanya sesuatu hal yang diperbuat. Berkaitan dengan 

takdir dapat kita pahami bahwa terjadinya suatu takdir pada seseorang 

dikarenakan perbuatan yang dilakukan sebelumnya.  

Dalam mengkaji ayat-ayat qauliyah dan ayat-ayat kauniyah, setidaknya 

menurut  Komaruddin Hidayat terdapat  tiga macam takdir  yang dikenal 

manusia. (Hidayat, 1996, hlm. 120) Pertama, adalah takdir yang terjadi pada 

penomena alam  seperti dalam surah al-An’am (6): 96 

“Dia menyingsingkan pagi dan menjadikan malam untuk beristirahat, dan 
(menjadikan) matahari dan bulan untuk perhitungan. Itulah ketentuan Allah 
yang Maha Perkasa lagi Maha Mengetahui.” 
 
Yaitu  hukum atau ketentuan Allah  yang mengikat perilaku alam  

yang bersifat objektif sehingga waktu serta hukum kausalitas  alam mudah 

dipahami oleh manusia.  Respon waktu dari mekanisme  hukum alam ini 

relatif pendek  sehingga hasil dan efeknya  mudah serta cepat  diketahui oleh 

manusia. Contoh yang mudah dipahami adalah seperti obat-obatan yang 

diberikan kepada manusia. Adanya takdir Allah yang berlaku objektif  dari 

obat ini terjadilah hukum kausalitas atau hukum sebab akibat.  

Kedua, takdir yang berkenaan dengan hukum sosial (sunnatullah) yang 

berlaku dengan melibatkan manusia hadir di dalamnya.  Dalam ayat al-Qur’an 



Iril Admizal, Takdir Dalam Islam (Suatu Kajian Tematik) 
 

Ishlah: Jurnal Ilmu Ushuluddin, Adab dan Dakwah, 3 (1). Juni 2021. 95 
 

takdir yang berbentuk sunnatullah ini sering diisyaratkan dengan bentuk 

pertanyaan seperti, “Apakah kamu sekalian tidak belajar dari perilaku kaum 

sebelum kamu yang senantiasa  membuat kerusakan di bumi?” nada  

pertanyaan semacam ini  sering diulang dalam al-Qur’an  yang 

mengisyaratkan  bahwa takdir Allah itu objektif. Artinya, nasib jatuh bangun 

suatu kaum  itu memiliki rasionalitas  tersendiri  yang dipahami oleh generasi 

setelahnya.  Karena adanya hukum sosial objektif  inilah maka kita selalu  

mengenal yang namanya ilmu sejarah, sosiologi  dan juga psikologi. Waktu 

respon dari sunnatullah ini relatif  lebih panjang ketimbang  takdir yang 

berlaku pada hukum alam. Lebih dari itu hasilnya juga  tidak sejelas  pada 

hukum  alam karena manusia  yang mengamati ikut hadir  dan terlibat di 

dalamnya. Itulah sebabnya barangkali ilmu humaniora itu sering dikenal 

dengan istilah soft science sedangkan ilmu alam disebut hard science.  

Ketiga, adalah takdir dalam pengertian kepastian Allah,  yang berlaku 

tetapi waktu responnya lebih jauh lagi, yaitu efeknya baru diketahui setelah di 

alam akhirat nanti.  Ketika di dunia efek dari hubungan sebab akibatnya 

belum berakhir, sehingga  harus dibuktikan nanti di akhirat. Takdir  Allah 

yang ketiga ini bisa disikapi dengan iman,  karena selama kita masih di dunia 

efeknya belum bisa dibuktikan.  Sementara informasinya lalu didasarkan pada 

berita kitab suci. Takdir seperti ini kadang al-Qur’an menggunakan dengan 

istilah qadha bahwa nasib orang di akhirat nanti akan ditentukan oleh apa 

yang diperbuat selama hidup di dunia.  Bagi siapa yang berbuat amal kebaikan  

maka akan memperoleh kenikmatan di akhirat, dan bagi siapa yang berbuat 

kejahatan maka ia pun akan mendapat  kesengsaraan. 

Dari ketiga bentuk takdir yang telah penulis paparkan di atas  dapat 

kita ambil kesimpulan  takdir  pada dasarnya  adalah merupakan semacam 

hukum sebab akibat yang berlaku  secara pasti,  yang operasionalnya di 

bawah kontrol Allah SWT.  



Iril Admizal, Takdir Dalam Islam (Suatu Kajian Tematik) 
 

Ishlah: Jurnal Ilmu Ushuluddin, Adab dan Dakwah, 3 (1). Juni 2021. 96 
 

Ayat-ayat yang menggunakan kata qadha menggambarkan bahwa 

penciptaan alam semesta dan segala isinya serta segala isinya serta segala 

ketentuannya yang berlaku atasnya adalah qadha Allah melalui hukum yang 

adil, Allah juga memberlakukannya di akhirat.  Dengan demikian segala suatu 

yang terjadi di alam semesta adalah qadha juga dikaitkan dengan kata qadha 

manusia, seperti ketika Nabi Musa  menetapkan waktu untuk kembali ke 

Mesir. 

Seperti  kata qadha ,  kata qadar juga dikaitkan dengan segala ciptaan 

Allah baik itu yang di langit maupun yang di bumi sehingga   masing-masing  

telah ditetapkan ukurannya sesuai  dengan fungsinya yang kemudian disebut 

sebagai takdir Allah atau sunnatullah. Bentuk  ketentuan seperti api membakar, 

dinginnya air, burung  bisa terbang, kemampuan manusia  terletak pada fisik, 

akal dan rohaninya dan lain sebagainya  mulai  yang terbesar sampai yang 

terkecil. Terkait  dengan adanya kekuasaan Allah dalam meluaskan dan 

menyempitkan rezeki, maka manusia  tidak mempunyai kekuasaan mutlak 

atas usahanya. 

Kesimpulan yang dapat ditarik dari paparan di atas adalah, segala yang 

mawjud dan terjadi di alam semesta ini adalah karena qadha  Allah yang 

masing-masing  telah ditentukan kadar atau takdirnya.  Manusia tidak 

mempunyai  kekuasaan mutlak  atas segala usahanya, tetapi  takdir Allah yang 

berlaku secara mutlak. 

Berbeda dengan Kamaruddin Hidayat, Ahmad Sanusi 

mengelompokkan qadar Tuhan menjadi dua yaitu: (1) Qadar mubram,  yaitu 

ketentuan  Tuhan kepada manusia, alam dan peristiwa yang mesti  terjadi dan 

tidak dapat  dielakkan. (2) Qadar mu’allaq, ialah ketentuan Tuahan yang masih 

dapat berubah. (Sanusi, tth, hlm. 14) 

Qadar mubram  adalah suatu  qadar  yang terjadi pada  alam semesta  

sedangkan qadar mu’allaq  mengatur tingkah laku  atau perbuatan-perbuatan 



Iril Admizal, Takdir Dalam Islam (Suatu Kajian Tematik) 
 

Ishlah: Jurnal Ilmu Ushuluddin, Adab dan Dakwah, 3 (1). Juni 2021. 97 
 

manusia. Dari sudut  inilah manusia  harus percaya  kepada segala ketentuan-

ketentuan  yang telah diatur oleh Allah. 

Pembagian  takdir kepada muallaq,  jangan dijadikan sebuah belenggu  

yang mengekang nasib  manusia, manusia adalah makhluk yang mempunyai 

akal, dari akal itu manusia bebas memilih dan bertindak  dan memilih 

alternatif  terbaik bagi kepentingan dirinya.  

Hubungan manusia dengan takdir Allah, sebagaimana yang telah 

dijelaskan di atas, maka sesuai dengan peran dan fungsi manusia  itu sendiri 

sebagai khalifah Tuhan  di bumi, ia memikul beban berat dan mulia. Oleh 

karena itu, diberikan akal dan kemampuan fisik yang tangguh,  dalam QS 

‘Abasa: 18-19 Allah menjelaskan: 

“Dari apakah Allah menciptakannya? Dari setetes mani, Allah 
menciptakannya lalu menentukannya.” 
 

Kata فقدر  pada ayat di atas menjelaskan tentang  penciptaan organ 

manusia yang begitu lengkap, tujuan diberikannya kesempurnaan kepada 

manusia supaya bisa memenuhi kebutuhan  hidupnya di dunia, sejak  dari asal 

kejadianya  hingga akhir hayat, dengan kata lain, hubungan manusia  dengan 

takdir  Tuhan mengandung unsur ikhtiyari, tidak pasif.  Kerena di dalam 

perbuatan manusia yang berbentuk ikhtiyari, terjadilah hubungan yang aktif  

yang terwujud dalam sikap, gairah manusia untuk tidak sekedar hidup secara 

alamiah, tatapi membawa paham dinamika, ia tidak sekedar menerima  apa 

adanya, melainkan berusaha mengubah dan memperbaiki kehidupan  diri dari 

lingkungan. Dalam bentuk yang lebih jauh lagi, hubungan  aktif ini di 

wujudkan dalam bentuk usaha dan keinginan  manusia  yang mempunyai 

tanggung jawab  dalam menentukan sikap dan pilihannya, sebab manusia  

kelak akan dimintai tanggung jawabnya dihadapan Allah. 



Iril Admizal, Takdir Dalam Islam (Suatu Kajian Tematik) 
 

Ishlah: Jurnal Ilmu Ushuluddin, Adab dan Dakwah, 3 (1). Juni 2021. 98 
 

Dalam hal itu pula al-Qur’an menjelaskan persoalan pertanggung 

jawaban adalah bersifat pribadi  sebagaimana  yang dijelaskan Allah dalam 

QS. Al-Fathir (35): 18 

“Dan orang yang berdosa tidak akan memikul dosa orang lain. dan jika 
seseorang yang berat dosanya memanggil (orang lain) untuk memikul dosanya itu 
tiadalah akan dipikulkan untuknya sedikitpun meskipun (yang dipanggilnya 
itu) kaum kerabatnya. Sesungguhnya yang dapat kamu beri peringatan Hanya 
orang-orang yang takut kepada azab Tuhannya (sekalipun) mereka tidak 
melihat-Nya dan mereka mendirikan sembahyang. dan barangsiapa yang 
mensucikan dirinya, Sesungguhnya ia mensucikan diri untuk kebaikan dirinya 
sendiri. dan kepada Allahlah kembali(mu).” 

 

Berdasarkan ayat di atas maka qadar dan tanggung jawab manusia 

sebanding dengan kemampuan yang dimiliki secara perorangan, sehingga 

beban di luar tanggung jawabnya tidak dapat di terima. (Sanusi, tth, hlm. 15) 

Dengan demikian, hubungan manusia  dengan takdir, seharusnya  

dimanifestasikan dalam bentuk peran  dan fungsi serta penyesuaian  diri 

secara aktif dan kreatif dalam rangka pengembangan amanat Tuhan. 

Dari dua yang mengemukakan pembagian takdir, secara zhahir 

kelihatan berbeda. Tetapi, pada prinsipnya mempunyai kesamaan. Terutama 

tentang takdir manusia, takdir manusia bukan semata-mata kehendak dari 

Allah. Tetapi, mempunyai hubungan kausalitas atau sebab akibat, pendapat 

ini dikuatkan oleh Ahmad Sanusi yang menjelaskan tentang pemberian akal 

kepada manusia. akal yang diberikan kepada manusia itu merupakan hak 

pribadi dalam penggunaannya. Dan pertanggung jawabannya juga secara 

perorangan. 

Hubungan Takdir dengan Sunnatullah 

Allah SWT menggunakan kata pencipta dengan kata khalaqa dan kata-

kata jadinya. Dalam kamus disebutka  bahwa kata khalqa mempunyai 

pengertian dasar yaitu  memberikan ukuran kepada sesuatu (taqdir al-syay)  dan 

melicinkan sesuatu (malasah al-syay .(Zakariya, 1969, hlm. 213). Kata tersebut 



Iril Admizal, Takdir Dalam Islam (Suatu Kajian Tematik) 
 

Ishlah: Jurnal Ilmu Ushuluddin, Adab dan Dakwah, 3 (1). Juni 2021. 99 
 

digunakan juga untuk menunjukkan penciptaan tanpa  asal, atau contoh  

sesuai dengan QS. al-An’am (6): 73 

“Dan Dialah yang menciptakan langit dan bumi dengan benar. dan benarlah 
perkataan-Nya di waktu Dia mengatakan: "Jadilah, lalu terjadilah", dan di 
tangan-Nyalah segala kekuasaan di waktu sangkakala ditiup. Dia mengetahui 
yang ghaib dan yang nampak. dan dialah yang Maha Bijaksana lagi Maha 
Mengetahui.” 

 

Diartikan demikian itu karena  sesuai dengan  QS.al-Baqarah (2): 117 

“Allah pencipta langit dan bumi, dan bila Dia berkehendak (untuk 
menciptakan) sesuatu, maka (cukuplah) Dia hanya mengatakan kepadanya: 
"Jadilah!" lalu jadilah ia.” 

 

Pemakaian kata khalaqa  dalam pengertian menciptakan hanya dimiliki 

oleh Allah SWT hal ini dipertegas agar dapat membedakan antara Allah 

dengan selain-Nya. Sunnatullah fi khaliqatihi (sistem Allah dalam mengelola 

penciptaan-Nya) sebagaimana al-Qur’an adalah bersifat konstan, tidak pernah 

mengalami pergantian dan tidak mengenal perubahan. Sebagaimana 

dijelaskan oleh Allah dalam QS. Fatih (35): 43 

“Karena kesombongan (mereka) di muka bumi dan karena rencana (mereka) 
yang jahat. rencana yang jahat itu tidak akan menimpa selain orang yang 
merencanakannya sendiri. tiadalah yang mereka nanti-nantikan melainkan 
(berlakunya) sunnah (Allah yang Telah berlaku) kepada orang-orang yang 
terdahulu. Maka sekali-kali kamu tidak akan mendapat penggantian bagi 
sunnah Allah, dan sekali-kali tidak (pula) akan menemui penyimpangan bagi 
sunnah Allah itu.” 

 

Muthahhari menyebutkan bahwa sunnatullah tidak akan berubah 

sebagaimana berubahnya hukum-hukum yang relatif yang dapat ditambahkan 

atau dikurangi, kemudian bagian tersebut direvisi tanpa harus menghapus 

prinsip tersebut. (Muthahhari, 1401, hlm. 22) 

Dengan sistem  pengolahan yang konstan, maka segenap alam ciptaan 

ini berproses dengan berjalan secara rutin, obyektif dan eksak, dengan sistem 

demikian sifatnya berproses, pergeseran atau interaksi yang terjadi adalah 



Iril Admizal, Takdir Dalam Islam (Suatu Kajian Tematik) 
 

Ishlah: Jurnal Ilmu Ushuluddin, Adab dan Dakwah, 3 (1). Juni 2021. 100 
 

bersifat otonom. Allah menegaskan bahwa perjalanan segenap alam ciptaan 

ini bersifat otonom sehingga tidak akan ada siksa atau bencana yang  

diturunkan tiba-tiba. Lantaran dosa-dosa yang diperbuat manusia. Kalau 

dosa-dosa yang diperbuat manusia itu menjadi sebab turunnya bencana, maka 

tidak akan ada makhluk yang selamat dari bencana. Karena terlalu banyak 

dosa-dosa yang diperbuat manusia. 

Demikian bahwa Allah menciptakan segala sesuatu, kemudian pada 

setiap penciptaan-Nya  diletakkan dengan qadar (ukuran) yang bersifat eksak 

yang dikaitkan dalam hubungan sebab akibat. Hubungan atau interaksi antar 

sesuatu dengan sesuatu yang lain dengan kadarnya masing-masing yang 

kemudian melahirkan kualitas atau kejadian  tertentu  dengan berjalan dan 

berproses secara otonom.  Semua maujud akan mampu dan dapat berjalan 

secara pasti, obyektif dan  terus menerus, di mana satu jenis ciptaan dengan 

jenis ciptaan  yang lain akan saling terkait, saling ketergantungan, sehingga 

seluruh isi alam ini merupakan satu kesatuan. Maka alam bisa berkemabang 

secara seimbang (Subhi, 1969, hlm. 113). 

Senada dengan pendapat di atas M. Quraish Shihab, mengatakan 

bahwa peristiwa-peristiwa yang terjadi di alam raya ini, dari sisi kejadiannya, 

dalam kadar atau ukuran tertentu, pada tempat  dan waktu tertentu, dan 

itulah yang disebut takdir (Shihab, 1997, hlm. 63). Tidak ada sesuatu yang 

terjadi tanpa takdir, termasuk manusia. Peristiwa-peristiwa tersebut berada 

dalam pengetahuan dan ketentuan Allah, yang keduanya menurut sementara 

ulama dapat disimpulakan dalam istilah sunatullah, atau sering salah disebut 

dengan istilah “hukum-hukum alam” (Shihab, 1997, hlm. 63). Allah SWT 

dalam mengelola alam ciptaan-Nya bersifat konstan, tidak mengenal 

perubahan dan tidak pernah mengalami pergantian. Karena sunnatullah 

bersifat konstan, maka manusia mampu dan dapat melakukan pengamatan 

atau penelitian, sehingga adanya yang namanya “ilmu pengetahuan”. Ilmu 

pengetahuan dalam kontek ini, tidak lain adalah upaya manusia untuk 



Iril Admizal, Takdir Dalam Islam (Suatu Kajian Tematik) 
 

Ishlah: Jurnal Ilmu Ushuluddin, Adab dan Dakwah, 3 (1). Juni 2021. 101 
 

memahami hukum Allah (hukum kausalitas) yang diletakkan pada alam 

ciptaan-Nya. Oleh karena itu ilmu pengetahuan akan memiliki nilai-nilai 

kebenaran secara representatip mewakili kepastian hukum-Nya. Sedangkan 

ilmu pengetahuan yang benar akan sangat bermanfaat bagi kehidupan. 

Apabila kita memperhatiakn perubahan pada hukum alam, maka perubahan 

tersebut benar-benar merupakan akibat yang ditimbulkan oleh berubahnya 

syarat-syarat. Jelas bahwa suatu hukum alam akan berlaku pada lingkuangan 

syarat tertentu, dan apabila syarat tersebut berubah, maka yang akan berlaku 

adalah sunsatullah  yang lain, dan perubahan  itu terkait  pula oleh syarat-syarat 

tertentu. (Muthahhari, 1401, hlm. 110) Dengan demikian, hukum alam itu 

berubah  menurut  hukum itu sendiri, tidak dalam pengertian bahwa suatu 

hukum itu dihapuskan begitu saja lantas diaganti dengan hukum  tertentu, 

begitu terjadi perubahan dalam syarat-syarat  hukum tertentu, maka  

munculllah syarat-syarat  yang baru yang memberikan jalan bagi munculnya 

hukum baru, sehingga  yang berlaku adalah hukum alam yang baru itu. Atas 

dasar itulah, maka alam tidak diatur kecuali oleh hukum yang tetap dan tidak 

berubah. 

Apabila kita melihat orang mati bisa hidup kembali karena mukjizat, 

maka kejadian tersebut, pada dasarnya memiliki hukum yang mengatur. 

Seorang manusia yang dilahirkan tanpa ayah, sebagaimana yang terjadi pada 

Nabi Isa, maka kejadian tersebut pada dasarnya, tidaklah membatalkan 

sunnatullah, juga tidak membatalkan hukum alam. Perlu diketahui bahwa 

manusia tidaklah mengetahui seluruh hukum alam. Karena itu ia tidak 

berhak, apabila melihat suatu kejadian yang tampaknya bertentangan dengan 

hukum yang ia ketahui, untuk menganggapnya sebagai kejadian yang 

bertentangan dengan hukum alam, serta membatalkan hukum sebab akiba. 

(Muthahhari, 1401, h. 110). Suatu yang dipandang sbagai hukum tersebut, 

dan bukan hukum  tersebut itu sendiri. Minsalnya, bahwa hukum wujud  itu 

mengharuskan lahirnya manusia itu selalu dari campuran antara seorang ayah 



Iril Admizal, Takdir Dalam Islam (Suatu Kajian Tematik) 
 

Ishlah: Jurnal Ilmu Ushuluddin, Adab dan Dakwah, 3 (1). Juni 2021. 102 
 

dan ibu. Padahal pada hakikatnya  ia hanya  merupakan sisi luar dari hukum 

alam itu, dan bukan hukum alam sebenarnya (Muthahhari, 1401, hlm. 110). 

Dengan begitu kelahiran Nabi Isa tidaklah membatalkan sunatullah, melainkan 

membatalkan pandangan sisi luar mengenai sunatullah. 

Sebagian orang menganalogikan sunnatullah di alam semesta, proses 

penciptaan, balasan, pahala, kebahagiaan dan penderitaan dengan hukum 

sosial manusia. Padahal, kenyataan sunnatullah itu mengikuti serangkaian 

syarat-syarat  takwiniyah dan haqiqiyah, dan dipandang sebagai bagian darinya. 

Adapaun kondisi-kondisi  sosial tidak lain  hanyalah persoalan-persoalan 

relatif (i’tibariyah) yang nilainya dibatasi oleh konvensi  sosial manusia. 

Dengan demikian maka hukum-hukum sosia dapat dipandang mengikuti 

syarat-syarat  relatif dan konvensional. Adapun mengenai persoalan  

penciptaan, kejadian, balasan, pahala, dan sangsi Allah, tidak mungkin 

mengikuti syarat-syarat  tersebut, tatapi  mengikuti syarat-syarat takwiniyah. 

Hukum bukanlah suatu yang terpisah, yang sering dikaitkan dengan 

hal praktik penciptaan, melainkan konsep universal yang ditarik oleh pikiran 

yang tidak memiliki identitas luar tersendiri. Jadi, yang ada di luar hanyalah 

hukum sebab akibat, dan ketika derajat wujud dan pikiran menyerap  sesuatu  

yang ada di luar,  berarti ia menarik suatu hukum yang universal. Dengan 

begitu, wujud  itu memiliki tingkatan-tingkatan dan masing-masing  tingkatan 

memiliki posisi yang tetap, dan tidak mungkin sebab dari suatu itu akan 

terlepas  dari posisinya  sebagai sebab dari sesuatu  yang lain. Begitu juga 

tidak mungkin  sesuatu  akibat akan terlepas dari posisinya sebagai akibat dari 

sesuatu yang lain. 

Hubungan Takdir dengan Doa dan Tawakkal 

Hakikat Allah menciptakan manusia, tidak mengetahui segala sesuatu. 

Allah mengajarkan kepada manusia apa yang dilakukannya untuk hidup di 

dunia ini. Yaitu hal-hal yang mendatangkan kebaikan bagi agama, dunia, 

aqidah dan amalannya. Allah memberikan kepada manusia kesanggupan 



Iril Admizal, Takdir Dalam Islam (Suatu Kajian Tematik) 
 

Ishlah: Jurnal Ilmu Ushuluddin, Adab dan Dakwah, 3 (1). Juni 2021. 103 
 

memahami apa yang Allah bentangkan  di alam raya ini, yang menunjukkan 

kepada wujud Allah dan kesempurnaan sifat-Nya, dan Allah memberi 

petunjuk kepada manusia  aturan-aturan kebenaran, keadilan dan kebajikan 

melalui perantaraan Rasul-Nya. 

Allah memberikan pula hidayah akal dan fitrah, yang dengan hidayah 

itu manusia mengetahui jalan-jalan memperoleh penghidupan. Kemudian 

Allah merahasiakan dari manusia dari segi yang selain dari itu,yakni yang tidak 

sanggup  dijangkau oleh fitrahnya, seperti mengetahui apa yang akan terjadi, 

apa yang telah ada di atas langit, apa yang ada  di bawah bumi, atau sesuatu 

yang tersirat dalam dada manusia dan didalam rahim ibu, serta segala yang di 

qadarkan untuknya, baik rezeki maupun ajal (al-Shidqy, 1999, hlm. 12). 

Allah telah berkehendak dengan mengikat segala sebab dengan 

musababnya dan mengistimewakan  manusia atas makhluk yang lain, dengan  

jalan memberikan manusia  kehendak yang mendorong kepada kemajuan, 

atau mundur  yang disarankan oleh akal yang dapat membedakan antara yang 

baik dengan yang buruk. Sekiranya manusia  mengetahui apa yang Allah 

ketahui, apa yang akan dihadapi, baik senang maupun susah,  kebahagiaan 

atau pun kecelakaan, tentulah dia tidak memikirkan sesuatu yang dapat 

mendatangkan manfaat baginya, atau yang menolak kemudaratan, dan 

tentulah sebab musabab, lalu hilanglah fungsi akal itu, iradat serta rusaklah 

kaedah sebab musabab. (al-Shidqy, 1999, hlm. 103) Andaikata kita 

mengetahui kapan kita meninggal atau kita gugur  dalam ujian, tentulah 

sepanjang masa menjadi bimbang  pikiran dengan masalah-masalah itu. Dari 

sinilah diperlukan adanya pensinkronisasian antara takdir dengan doa, dan 

tawakkal. Berikut penulis paparkan hubungan takdir dengan doa dan 

tawakkal: 

 

 

 



Iril Admizal, Takdir Dalam Islam (Suatu Kajian Tematik) 
 

Ishlah: Jurnal Ilmu Ushuluddin, Adab dan Dakwah, 3 (1). Juni 2021. 104 
 

Doa  

Doa adalah permohonan hamba kepada Tuhannya, tidak sedikit ayat 

al-Qur’an yang memerintahkan untuk senantiasa berdoa dan beribadah 

kepada Allah  seperti dalam QS. al-Mu’min (40) 60 

“Dan Tuhanmu berfirman: "Berdoalah kepada-Ku, niscaya akan 
Kuperkenankan bagimu. Sesungguhnya orang-orang yang menyombongkan diri 
dari menyembah-Ku akan masuk neraka Jahannam dalam keadaan hina.” 
 

Wujud Allah yang mutlak dan dirasakan oleh jiwa manusia, serta 

keyakinan adanya hukum-hukum yang ditetapkan-Nya, tidak boleh 

mengantarkan  manusia meninggalkan doa,  sebab keberlakuan hukum-

hukum itu, idak mengakibatkan  terbatasnya Allah dari perbuatan dan 

kebijaksanaan-Nya. (Shihab, 2000, hlm. 96) Dalam penciptaan alam raya ini 

Allah tidak membuat seperti pabrik yang  memproduksi ”jam”  kemudian 

membiarkan berjalan secara otomatis di tangan. Tetapi, perlu kita ingat  ada 

namanya sunatullah (hukum-hukum Allah  yang mengatur alam raya) dan ada 

juga inayatullah (pertolongan Allah). Yang tidak kalah dari sunnah-Nya. Inayah 

itu ditunjukkan  kepada orang-orang yang benar-benar  berdoa kepadanya. 

(Shihab, 2000, hlm. 96) 

Tawakkal 

Tawakkal berasal dari kata wakala yang artinya menyerahkan, jadi 

tawakkal kepada Allah artinya, menyerahkan kepada Allah. (al-Afriqi, 1414, 

hlm. 734) Menurut istilah  tawakkal adalah menyerahkan dan menyandarkan  

diri kepada Allah setelah berusaha  serta berpegang teguh  kepada-Nya 

setelah melakukan usaha atau ikhtiar. (al-Dumajiji, 2000, hlm. 3) 

Ayat al-Qur’an banyak menjelaskan tentang tawakkal, bahwa manusia 

harus tawakkal dan tawakkalnya itu harus  didahului  dengan usaha atau 

ikhtiar. Seperti QS.  al-Anhal (16): 41- 42 

“Dan orang-orang yang berhijrah karena Allah sesudah mereka dianiaya, pasti 
kami akan memberikan tempat yang bagus kepada mereka di dunia. dan 



Iril Admizal, Takdir Dalam Islam (Suatu Kajian Tematik) 
 

Ishlah: Jurnal Ilmu Ushuluddin, Adab dan Dakwah, 3 (1). Juni 2021. 105 
 

sesungguhnya pahala di akhirat adalah lebih besar, kalau mereka mengetahui, 
(Yaitu) orang-orang yang sabar dan hanya kepada Tuhan saja mereka 
bertawakkal.” 
 

Demikian seseorang muslim yang tawakal sepenuhnya kepada Allah 

SWT tentu akan senantiasa mengikuti segala bentuk petunjuk-Nya.  Maka 

dalam kontek ini tawakkal tidak berarti pasif.  Muslim yang taat mengikuti 

petunjuk Allah justru akan menjadi dinamis dan aktif, sebab al-Qur’an sendiri 

yang mengajarkan mukmin agar senantiasa  berusaha dan berjuang dengan 

penuh semangat  dalam mengarungi lautan hidup di dunia ini dalam rangka 

memenuhi hajat hidupnya. 

Tawakkal tidak bisa lepas dari konsep kausalitas  atau hukum sebab 

akibat. Setelah melakukan usaha yang maksimal  dan di iringi dengan doa, 

sehingga jalan akhirnya adalah menyerahkan seluruhnya kepada Allah. 

Muslim wajib yakin akan adanya pertolongan Allah. 

PENUTUP 

Pada bagian akhir penulis berusaha mengambil kesimpulan-

kesimpulan  sebagai  cakupan dari semua bahasan mengenai takdir. Semua 

ayat al-Qur’an menunjukkan bahwa yang dimaksud dengan takdir  adalah 

undang-undang  Allah yang universal yang bergerak di segala bidang, baik  

pada diri manusia  maupun alam semesta.  Manusia  dianugerahi akal yang 

diberikan Allah kepadanya, dituntut  aktif  dan kreatif  dalam mewujudkan 

perbuatannya, karena itu manusia disamping akal yang dimilikinya juga 

dilengkapi potensi  dan daya. Dari sisi ini manusia  memiliki kebebasan  dan 

kewenangan memilih serta menentukan jenis perbuatannya  yang hendak 

dilakukan, bahkan dengan kemampuan intelektualnya, ia bebas 

melakukannya.  Namun perlu diingat  sejak awal  Allah telah memberikan 

pedoman yang tersurat dalam al-Qur’an. 

Takdir menurut al-Qur’an mempunyai kecenderungan kepada konsep 

manusia produktif dan aktif sehingga diberi peran sangat penting. Ia diberi  



Iril Admizal, Takdir Dalam Islam (Suatu Kajian Tematik) 
 

Ishlah: Jurnal Ilmu Ushuluddin, Adab dan Dakwah, 3 (1). Juni 2021. 106 
 

tugas dan tugas itu diwujudkan dalam berbagai bentuk perbuatan. Tugas 

terwujud karena ia diberi syarat-syarat untuk itu, misalnya anggota badan, 

akal, pilihan, putusan, daya dan kemampuan.  

Dibalik adanya hukum kausalitas perlu diingat ada inayah  

(pertolongan) Allah yang bisa terjadi pada manusia,  orang Islam wajib yakin 

di setiap perbuatan dan tindakan adanya pertolongan Allah bisa diwujudkan 

melalui doa. Dan bagian akhir adalah menyerahkan sepenuhnya kepada Allah 

atau tawakkal. 

DAFTAR REFERENSI 

A. Jaiz, H. (1421). Rukun Iman Digoncang. Pustaka al-Naba’. 

al-Afriqi, J. al-D. M. ibn M. ibn M. (1414). Lisan al-’Arab. Dar al-Fikr. 

al-Baqi, F. ’Abd. (tth). Al-Mu’jam al-Muharas li al-Fazah al-Qur’an. Dar al-Fikr. 

al-Dumajiji, A. ibn U. (2000). Rahasia Tawakkal dan Sebab Akibat. Pustaka 
Azzam. 

al-Jurjani,  al-S. ’Ali ibn M. (tth). Kitab al-Ta’rifat. Jeddah Haramain. 

al-Kufi, A. H. al-N. ibn T. (tth). Syarah Kitab al-Fiqh al-Akbar. Dar al-Kutub 
al-Ilmiyah. 

al-Razi, F. al-Din. (1405). Tafsir Fakhr al-Razi: Vol. X. Dar al-Fikr. 

al-Shidqy, T. M. H. (1999). Sejarah dan Pengantar Ilmu Tauhid/Kalam. Pustaka 
Rizki Putra. 

al-Thabari, A. J. M. ibn J. al-Thabari. (1412). Tafsir al-Thabari al-Musamma al-
Jami’ al-Bayan  fi Ta’wil al-Qur’an: Vol. VIII. Dar al-Kutub al-Ilmiyah. 

Arnesih. (2017). Konsep Takdir dalam al-Qur’an. Diya al-Fakar Jurnal Studi al-
Qur’an dan Hadis. 

Cahyadi, D. (2011). Takdir Dalam Pandangan Fakhr al-Din al-Razhi. 

Dahlan, A. A. (2001). Teologi dan Aqidah dalam Islam. IAIN IB-Press. 

Haderi, H. (t.t.). Takdir dan  Kebebasan Menurut Fathullah Gulen. 

Hidayat, K. (1996). Takdir dan Kebebasan. Paramadina. 

Ibn Manzur. (tth). Lisan al-Arab. Dar al-Kutub al-Ilmiyah. 



Iril Admizal, Takdir Dalam Islam (Suatu Kajian Tematik) 
 

Ishlah: Jurnal Ilmu Ushuluddin, Adab dan Dakwah, 3 (1). Juni 2021. 107 
 

Mustafa, I. (1392). Al-Ziyad, al-Mu’jam al-Wassith. al-Maktabah al-Islamiyah. 

Muthahhari, M. (1401). Al-Adl al-Ilahiy. al-Dar  al-Islamiyah li al-Nasyr. 

Sanusi, A. (tth). Al-Lu’lu’ al-Nadhid fi mas’il al-Tawhid. Batavia Centrum. 

Shihab, M. Q. (1997). Wawasan  al-Qur’an, Fungsi dan Peran Wahyu dalam 
Kehidupan Masyarakat. Mizan. 

Shihab, M. Q. (2000). Secercah Cahaya Ilahi; Hidup Bersama al-Qur’an. Mizan. 

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir al-Mishbah Pesan, Kesan dan Keserasian  al-Qur’an: 
Vol. VII. Lentera Hati. 

Shihab, M. Q. (2013). Kaidah Tafsir. Lentera Hati. 

Subhi, A. M. (1969). Fi ’Ilm al-Kalam Dirasah Falsafah, al-Mu’tazilah al-Asya’irah 
al-Syia’h. Dar al-Kutub al-Ilmiyah. 

Thalib, Muh. D. (2015). Takdir dan Sunatullah. al-Ishla: Jurnal Pendidikan, 13. 

Zakariya, A. H. A. ibn. (1969). Mu’jam Muqayyis al-Lughawi: Vol. II. Mushthafa 
al-Babi al-Halabi. 

 
 

  

 


